
1 
 

 

Littératures de la Langue d’Étude 

 

 

 

Polycopié présenté par Kais Benachour, maitre de conférences ‘‘B’’.  

Université Les Frères Mentouri. Constantine. 

Faculté des Lettres et des langues  

Département Lettres et langue française 

 



2 
 

 

Présentation générale du cours  

1-Informations sur le cours  

Université Les Frères Mentouri. Constantine.   

Faculté des Lettres et des Langues 

Département de Lettes et Langue Française 

Public cible : 2è année licence    

Intitulé du cours : Littérature de la langue étrangère LLE 

Crédit:06 

Coefficient:03 

Durée : 30 semaines  

Enseignant : Dr.  Kais Benachour  

 

2-Présentation du cours :  

La littérature algérienne de langue française est considérée aujourd’hui 

comme l’une des plus prolifiques et des plus intéressantes sur le plan de 

la recherche scientifique. Les auteurs algériens contemporains tels que 

Boualem Sensal, Salim Bachi, Yasmina Khadra, Assia Djebar ou Kamel 

Daoud, sont connus et reconnus par la critique littéraire comme des 

écrivains majeurs de notre ère, au même titre des chercheurs 

universitaires de plusieurs pays qui leur ont consacrés de nombreux 

travaux de recherche.     

La littérature algérienne est née dans le contexte de la colonisation tout 

comme les autres littératures francophones.   

Ce cours vise à enrichir les connaissances générales des étudiants sur la 

littérature algérienne de langue française, ses tendances et les spécificités 

de chaque période, en s'appuyant sur une sélection de textes des grands 



3 
 

auteurs algériens tels que Kateb Yacine, Mouloud Feraoun, Rachid 

Boudjedra, Assia Djebar, et Rachid Mimouni.  

3-Le Contenu :  

Les apprenants étudieront les tendances littéraires algériennes et les 

spécificités de chaque période de cette jeune littérature (du début du 20è 

siècle jusqu'aux années 2000). Le cours est scindé en trois chapitres, car 

avant d’arriver à la littérature algérienne, il faut d’abord expliquer à 
l’étudiant de deuxième année LMD la signification de la francophonie 

culturelle ou littéraire, lui rappeler certaines connaissances acquises en 

première année (définition de la littérature, du récit, du genre…) pour 

ensuite évoquer la littérature algérienne. Plusieurs activités sont 
proposées tout au long de l'année comme les exposées oraux, les débats 

et les comptes rendus de textes étudiés. Les apprenants sont appelés à 

choisir une œuvre (roman, recueille de nouvelles ou de poèmes) d'un 

écrivain algérien, pour y présenter ensuite un compte-rendu ou une fiche 
de lecture. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Le plan détaillé du cours est comme suit :  

La Littérature algérienne d’avant 1945 : présenter la littérature de la première moitié du 20è 

siècle, une littérature souvent méconnue du public et des étudiants. Il est question d’évoquer les 

caractéristiques de cette littérature et les textes de Mohammed Ben Si Ahmed Bencherif ou Chukri 

Khodja.  

La littérature des années 1950 : l’objectif est d’expliquer l’engagement de cette fameuse 

génération des années 1950, et d’étudier les textes de Mohammed Dib, Mouloud Feraoun, Mouloud 

Mammeri, Kateb Yacine, et Malek Haddad.      

La littérature des années 1960-1970 : la littérature algérienne a connu une autre forme 

d’engagement des auteurs algériens, de Rachid Boudjedra à Mourad Bourboune ou Nabil Farès. 

La littérature des années 1980 : dans cette partie du cours, les apprenants auront une idée sur 

la littérature des migrations (littérature beur notamment) ainsi que des auteurs qui ont marqué 

l’époque comme Tahar Djaout et Rachid Mimouni. 

La littérature des années 1990 : écrire l’urgence, écrire le terrorisme et la décennie noire, les 

auteurs algériens ne se sont pas tus, bien au contraire une formidable et courageuse génération 

d’auteurs (Yasmina Khadra, Aziz Chouaki…) a continué à produire des textes.   

La littérature des années 2000 : étudier les textes contemporains édités en Algérie, en France 

ou au Canada, plusieurs thématiques sont évoquées par les auteurs : guerre d’Algérie, décennie 

noire,  quête de soi, exil….   

 



4 
 

4-Prérequis :  

Ce cours s'adresse aux étudiants de deuxième année de licence du 

département de Lettre et langue française (LMD), ayant suivis une 

initiation aux textes littéraires en première année. Ils doivent ainsi avoir 

une bonne connaissance de l'Histoire de l'Algérie ainsi que certaines 

notions littéraires. 

 5-Visée d’apprentissage :  

A terme, l'objectif de ce cours vise à donner la possibilité aux étudiants 

d'élargir leurs connaissances en vue de poursuivre des études supérieures 

en littérature (Master, Doctorat). Les étudiants seront capables de 

distingués chaque période littéraire, identifier et connaitre les grands 

auteurs algériens.    

6-Modalités d’évaluation des apprentissages 

L'évaluation du module est continue, la note finale de chaque semestre 

est calculée selon celle obtenue lors de l'examen (50%) plus la note des 

travaux dirigés (50%). L'épreuve de l'examen semestriel comporte des 

questions directes concernant les cours, l'étudiant doit répondre 

succinctement aux questions posées. Les notes des travaux dirigées sont 

organisées sous forme de quatre interrogations écrites par semestre. 

7-Activités d’enseignement-apprentissage  

Divers documents (textes) sont employés : des bribes de textes, des 

citations, des poèmes, des nouvelles et des extraits de romans. Des 

supports audiovisuels sont également mis à la disposition des étudiants, 

comme des interviews ou des documentaires sur la vie des écrivains. En 

outre, les apprenants sont dans l’obligation de choisir une œuvre (roman, 

recueille de nouvelles ou de poèmes) d'un écrivain algérien, pour y 

présenter ensuite un compte-rendu ou une fiche de lecture.   

 

 



5 
 

CHAPITRE 1 : Cas de la littérature Algérienne  

1-Naissance d’une littérature  
En  1891 parait la nouvelle « La Vengeance du Cheikh » de Si M’Hamed Ben Rahal publiée 

dans une revue littéraire algérienne et tunisienne, elle est considérée par les critiques et les 

spécialistes de la littérature algérienne comme le premier texte littéraire algérien écrit en 

langue française. Ben Rahal quitte ses fonctions au sein de l’administration française pour se 

consacrer à la cause du peuple algérien. Il ne cessera de dénoncer les abus de l’administration 

coloniale et de revendiquer plusieurs droits à la population algérienne : accès à l’éducation, 

plus de liberté, une représentativité au Parlement français et même de réclamer l’abrogation 

du service militaire pour les jeunes Algériens. En 1921, il voyage en France pour demander 

l’abolition du régime de l’indigénat. En ce début du 20è siècle, d’autres écrivains, par contre, 

n’hésitent pas à appuyer le principe de l’assimilation culturelle et linguistique tel qu’appliqué 

aux algériens, comme Ismaël Hamet dans son livre, Musulmans français du nord de l’Afrique, 

qui fait l’éloge de la langue française et d’affirmer ouvertement la position d’infériorité de la 

langue arabe. Autre exemple avec l’écrivain Abdelkader Hadj Hamou qui veut concilier 

l’islam et le  colonisateur, il témoigne de ce soutien indéfectible à la politique de 

l’assimilation dans son roman Zohra, la femme du mineur publié en 1925. Hadj Hamou a été 

vice-président de l’association des écrivains algériens (courant algérianiste).  

Mais les défenseurs de la cause de l’Algérie française parmi les écrivains et intellectuels 

algériens de l’époque sont peu nombreux. Durant cette période de l’entre-deux guerres, les 

écrivains font face à une conjoncture délicate marquée par la crise économique de 1929, et 

surtout par la célébration du centenaire de la colonisation française en 1930.  De plus, 

plusieurs d’entre eux se heurtent au refus des maisons d’éditions à les faire publier alors que 

les Algériens sont de plus en plus nombreux à maitriser la langue française.  Ce contexte 

défavorable n’empêche pas cette jeune littérature à se faire connaitre, en même temps que 

prend forme le nationalisme algérien durant les années 1920/1930 avec les figures de l’Emir 

Khaled, Farhat Abbes et Messali Hadj.  

 C’est en 1920 que fut publié le premier roman de langue française, et il est signé de 

Mohammed Ben Si Ahmed Bencherif : Ahmed ben Mostapha, Goumier. L’auteur qui est un 

militaire gradé et qui a pris part à plusieurs guerres, a construit le récit à partir de son propre 

vécu  (campagne militaire du Maroc, Première Guerre Mondiale…) pour décrire le mode de 

vie et les traditions de l’Algérie, sans omettre de critiquer les principes de la colonisation et 

même à réclamer plus d’égalité et de justice aux Algériens.       



6 
 

Chukri Khodja, ce diplômé des Médersas, est en total désaccord avec la politique de 

l’assimilation, une prise de position qu’il assumera dans un premier roman paru en 1928, 

« Mamoun, l’ébauche d’un idéal» dans lequel le personnage principal le jeune Mamoun est 

envoyé par sa famille à Alger pour poursuivre ses études, et découvre les perversions d’un 

système et d’un mode de vie occidental opposé à ses origines. Il retourne ensuite auprès des 

siens et meurt d’une maladie. Chukri Khodja critique ouvertement l’assimilation et va même 

plus loin en publiant une année plus tard un roman qui a marqué cette époque «El Euldj, 

captif des barbaresques». Le récit est celui d’un français au nom de Bernad Ladieux, qui fut 

prisonnier du temps de l’Algérie des corsaires, quelques temps après il accepte de se 

soumettre aux exigences des Algériens pour retrouver sa liberté : renier ses origines 

françaises, se convertir à l’islam, épouser une algérienne, et enfin être au service de 

l’administration. Cette assimilation déguisée va pourtant prendre fin lorsque des années plus 

tard, il finit par abandonner sa religion (l’islam) et de mourir dans la douleur. Chukri Khodja  

emploie une ingénieuse subtilité pour dire que l’assimilation est impossible.  

Cette première génération d’écrivains algériens francophones défend, malgré les critiques 

portées à son encontre (une esthétique dépouillée, une écriture rudimentaire…)  des principes 

et des idées. Une littérature qui n’est pas dénuée d’un réalisme social que soulignent d’ailleurs 

plusieurs spécialistes de la littérature algérienne : « L’écrivain algérien va donc se faire 

ethnographe et rendre compte de sa société de l’intérieur. Cependant cette peinture de la 

société algérienne n’est plus l’expression d’un exotisme en mal de sensations nouvelles, mais 

plutôt une volonté d’affirmation d’une identité authentiquement algérienne et de son 

caractère irréductible»
1
    

Avec sa poésie, Jean Amrouche a apporté un nouveau souffle à la littérature algérienne 

comme le souligne Jean Déjeux :  « Le grand nom de cette époque est celui de Jean 

Amrouche avec Cendres  (1934) et Etoile secrète (1937) : résonances spirituelles, quête du 

paradis perdu et de l’innocence prénatale, en harmonie avec les psaumes bibliques et Patrice 

de La Tour du Pin, bien présents dans cette célébration liturgique»
2
  

 

                                                             
1 Ahmed Lansari, Conditions socio-historiques et émergence de la littérature algérienne, Alger, OPU, 1986. p.35  
2 Jean Déjeux. La littérature maghrébine d’expression française. Paris, PUF, 1992. p.15  

 



7 
 

2-Les contextes d’émergence de la littérature algérienne   

2.1 Voyageurs et exotisme  

Après les récits des missionnaires et des expéditions (des militaires principalement) qui 

racontaient la conquête de 1830, une autre forme d’écriture prend le relais : l’Algérie devient 

une terre exotique pour de nombreux écrivains et voyageurs Français et Européens curieux de 

découvrir ce vaste territoire annexé à l’empire colonial et sa population autochtone. L’Algérie 

devient en quelque sorte « un nouvel orient », les auteurs sont fascinés par son exotisme, la 

richesse de ses terres, elle apaise les écrivains et contraste avec la Métropole, mais leurs 

témoignages traduisent une méconnaissance des lieux. Des histoires insipides et bourrés de 

clichés, et dans lesquelles la figure du colonisé se réduit à l’état d’objet, la conquête et ses 

victimes algériennes a peu d’intérêt. Guy de Maupassant, Eugène Fromentin dans Un Eté 

dans le Sahara (1857) ; Alphonse Daudet avec son exotisme réaliste dans Tartarin de 

Tarascon (1872) ; André Gide qui savoure ses séjours cette paix intérieure ramenée du sud du 

pays, écrit Les Nourritures Terrestres (1887), L’Immoraliste (1902), et Si le grain ne meurt 

(1927).  

2.2 Le courant Algérianiste  

La colonisation française a eu sa littérature en ce début du 20è siècle. Les colons installés en 

Algérie tiennent à leur statut particulier et revendiquent une autonomie esthétique, que seul le 

roman est susceptible de réaliser. L’Algérianisme terme inventé par l’écrivain Robert Randau 

lui-même l’un des fondateurs du mouvement, s’oppose à l’exotisme des voyageurs, et impose 

une nouvelle vision du monde basée sur la promotion de l’idéologie coloniale. Il défend la 

population minoritaire en Algérie qui cherche à imposer son identité et à revendiquer son 

indépendance vis-à-vis de la France. Le roman colonial est né et tient même son prix littéraire 

et sa revue. Jean Pomier, Louis Lecoq, Robert Randau et surtout Louis Bertrand, sont les 

principaux initiateurs de ce mouvement. Louis Bertrand dont l’œuvre est prolifique, est le plus 

ardent défenseur de l’Algérie française et même latine, et justifie même la colonisation en 

affirmant que la France n’a fait que récupérer un héritage romain et chrétien en terre africaine 

«L’Afrique française d’aujourd’hui, c’est l’Afrique romaine qui continue à vivre, qui n’a 

jamais cessé de vivre» ; «La véritable Afrique, c’est nous, nous les latins, nous les 

civilisés» ;  «Il a fallu des siècles d’Islam, les dévastations des Arabes et des Nomades pour 

détruire chez elle l’œuvre des cartaginois et des romains».  



8 
 

Les Algérianistes réclament entre autre l’intégration d’Algériens musulmans dans leur projet 

de création d’une «race nouvelle», basée sur la défense inconditionnelle des valeurs et des 

intérêts de la colonisation.  

 

2.3 L’Ecole d’Alger (1935-1950)  

En 1930, la France célèbre le centenaire de sa présence en Algérie. Cette époque va connaitre 

certains bouleversements dus essentiellement à la crise de 1929 et l’apparition des premiers 

mouvements fichistes, ou encore la montée de certaines idées libérales critiquant la 

colonisation. Il y’a eu  également la naissance des premiers courants de pensées nationalistes 

algériens, en même temps des intellectuels français de gauche principalement, nés ou vivant 

en Algérie s’inquiètent du sort des indigènes. L’Ecole d’Alger naitra dans ces conditions, et 

s’oppose aux thèses des Algérianistes de Louis Bertrand, prônant plutôt un discours de paix, 

de dialogue et de non-violence. Ce mouvement ouvre ses portes aux écrivains et aux 

intellectuels autochtones, et rêve d’une Algérie unie, métisse, qui rassemble les colons, les 

musulmans et les juifs, leur mot d’ordre est de créer «une Afrique Méditerranéenne».  

«Méditerranée, sixième partie du monde. Il ne fait pas de doute pour moi que la Méditerranée 

soit un continent, non pas un lac intérieur, mais une espèce de continent liquide aux contours 

solidifiés. Déja Duhamel dit qu'elle n'est pas une mer, mais un pays. Je vais plus loin, je dis : 

une patrie. Et je spécifie que, pour les peuples de cette mer, il n'y a qu'une vraie patrie, cette 

mer elle-même, la Méditerranée…Si la France est ma nation, si Marseille est ma cité, — ma 

patrie, c'est la mer, la Méditerranée, de bout en bout.» Gabriel Audisio dans  Jeunesse de la 

Méditerranée
3
.    

 

Des intellectuels fondent en 1935 à la veille du déclenchement de la deuxième Guerre 

Mondiale, cette Ecole qui véhicule des valeurs humanistes de la Méditerranéen, communes à 

tous les peuples musulmans ou chrétiens. Loin des discours enflammé et haineux qui font rage 

à cette époque, les récits de Camus, Audisio ou de Roblès sont esthétiquement chargés 

d’émotions et pleins de couleurs locales : la mer, le soleil, la chaleur, la vie.  

Edmond Charlot, libraire et éditeur installé à Alger va largement contribuer à 

l’épanouissement des textes des écrivains de l’Ecole d’Alger, il lance sa collection 

«Méditerranée» et la revue Rivages.      

                                                             
3 Gabriel Audision. Jeunesse de la Méditerranée, Gallimard, 1935 

https://www.babelio.com/auteur/Gabriel-Audisio/34150
https://www.babelio.com/livres/Audisio-Jeunesse-de-la-Mediterranee/192715
https://www.babelio.com/livres/Audisio-Jeunesse-de-la-Mediterranee/192715


9 
 

L’écrivain le plus représentatif de ce mouvement reste incontestablement Albert Camus, 

mondialement connu, ses premiers textes racontent le charme et la singularité de la 

Méditerranée.  

«Camus rédige ses principales œuvres algériennes avant la seconde guerre mondiale. 

«Noces» parait en 1939, l’Etranger n’est publié qu’en 1942, le Minotaure ou la halte d’Oran 

se trouve dans «l’Eté» paru en 1954. Il faut encore citer les premières pages de «La Peste» 

(1957), des nouvelles de «l’Exil et le Royaume » et «Les Chroniques algériennes». «Les 

Noces» avec la mer, la nature, la vie, éclatent comme chant de libération, Camus reprenait à 

son tour « l’hymne aux biens naturels»…Toute l’Algérie solaire est présente dans Noces et 

l’Eté» souligne jean Déjeux.  

Gabirel Audisio né à Marseille rêve lui aussi d’une Algérie unifiée autour du projet 

Méditerranéen, dans Jeunesse de la Méditerranée (1935) Le sel de la mer (1936) ou encore 

Ulysse ou l’intelligence (1946). Emmanuel Roblès 

est quant à lui un ami des auteurs algériens, et se 

sent profondément Méditerranéen, il fonde plus 

tard dans les années 1950 la collection 

«Méditerranée» aux éditions Le Seuil, des auteurs 

tels que Mouloud Feraoun ou Mohammed Dib 

seront publiés.  

Cette Ecole d’Alger a d’ailleurs largement propulsé des écrivains de l’époque comme le 

précise Charles Bonn : «L’essentiel est ici de souligner que ce qu’on a appelé ‘’ l’Ecole 

d’Alger’’ a fourni aux premiers romanciers algériens arabo-musulmans ou kabyles des lieux 

de publication et une première reconnaissance littéraire». 

 

Analyse  

Texte 1 : Noces d’Albert Camus  

Au printemps, Tipasa est habitée par les dieux et les dieux parlent dans le soleil et l'odeur des 

absinthes, la mer cuirassée d'argent, le ciel bleu écru, les ruines couvertes de fleurs et la 

lumière à gros bouillons dans les amas de pierres. À certaines heures, la campagne est noire 

de soleil. Les yeux tentent vainement de saisir autre chose que des gouttes de lumière et de 

couleurs qui tremblent au bord des cils. L'odeur volumineuse des plantes aromatiques racle la 



10 
 

gorge et suffoque dans la chaleur énorme. À peine, au fond du paysage, puis-je voir la masse 

noire du Chenoua qui prend racine dans les collines autour du village, et s'ébranle d'un rythme 

sûr et pesant pour aller s'accroupir dans la mer. 

Nous arrivons par le village qui s'ouvre déjà sur la baie. Nous entrons dans un monde jaune et 

bleu où nous accueille le soupir odorant et âcre de la terre d'été en Algérie. Partout, des 

bougainvillées rosat dépassent les murs des villas ; dans les jardins, des hibiscus au rouge 

encore pâle, une profusion de roses thé épaisses comme de la crème et de délicates bordures 

de longs iris bleus. Toutes les pierres sont chaudes. À l'heure où nous descendons de l'autobus 

couleur de bouton d'or, les bouchers dans leurs voitures rouges font leur tournée matinale et 

les sonneries de leurs trompettes appellent les habitants. 

À gauche du port, un escalier de pierres sèches mène aux ruines, parmi les lentisques et les 

genêts. Le chemin passe devant un petit phare pour plonger ensuite en pleine campagne. Déjà, 

au pied de ce phare, de grosses plantes grasses aux fleurs violettes, jaunes et rouges, 

descendent vers les premiers rochers que la mer suce avec un bruit de baisers. Debout dans le 

vent léger, sous le soleil qui nous chauffe un seul côté du visage, nous regardons la lumière 

descendre du ciel, la mer sans une ride, et le sourire de ses dents éclatantes. Avant d'entrer 

dans le royaume des ruines, pour la dernière fois nous sommes spectateurs…  

           

Extrait 2 : Sang des races de Louis Bertrand  : 

Ce que j’aperçus d’abord, ce fut le labeur silencieux de la terre, les hommes qui la 

défrichaient, qui asséchaient les plaines marécageuses, qui semaient le blé, qui plantaient la 

vigne, qui bâtissaient…qui s’acharnaient à ce labeur souvent ingrat, en dépit des hiboux qui 

en prédisaient l’inutilité, malgré l’insouciance ou la malveillance de la Métropole, malgré les 

années de sécheresse et de mévente, où l’on était obligé de lâcher dans le ruisseau des flots de 

ce vin invendu qui avait tant coûté… 

Véritable mêlée cosmopolite de mercenaires, de colons, de trafiquants de toute sorte, ce sont 

eux que j’aperçus d’abord quand je cherchais l’Algérie vivante, active, celle de l’avenir… 

Cette ardente Afrique dont je courais les routes m’apportait comme un lointain pressentiment 

de la victoire. Je pensais déjà ce que je n’ai pas cessé de crier depuis : que la France, fatiguée 

par des siècles de civilisation, pouvait rajeunir au contact de cette apparente et vigoureuse 

barbarie. 



11 
 

3-La littérature algérienne des années 1950. 
Le français langue d’écriture en Afrique et au Maghreb a été imposé par la colonisation, une 

langue enseignée dans les écoles et les universités, largement pratiquée dans les 

administrations au détriment de l’arabe employé exclusivement dans les écoles coraniques. La 

politique d’assimilation est un échec, car elle excluait au préalable les langues et les cultures 

locales, et profitait seulement à une minorité d’écoliers indigènes. Les Algériens sont 

longtemps considérés comme des citoyens de seconde zone, n’ayant pas le droit de scolariser 

leurs enfants, alors que le service militaire est devenu obligatoire.   

3.1 Contexte politique et social  

Durant les années 1920/1930, les mouvements nationaux sortent de la clandestinité pour 

porter plusieurs revendications comme le droit à l’éducation pour tous les musulmans. Les 

manifestations sont assez fréquentes, Ferhat Abbas l’une des figures importantes du 

mouvement nationaliste algérien, exige dans son « Manifeste du peuple algérien » un nouveau 

statut pour le pays et réclame l’instruction publique et gratuite à tous les Algériens.  

 Ce mouvement nationaliste ayant mené au déclenchement de la révolution du 1
er
 novembre 

1954, est d’abord porté par l’Emir Khaled puis à partir des années 1920 par des formations et 

des hommes politiques de plus en plus hostiles à l’administration coloniale : l’Etoile Nord-

africaine ; Messali Hadj (le Parti du Peuple Algérien PPA en 1937 ; le Mouvement pour le 

Triomphe des Libertés Démocratiques MTLD, Le Mouvement National Algérien MNA en 

1954 ; Ferhat Abbas  (Union Démocratique du Manifeste Algérien UDMA en 1946) ; 

Abdelhamid Benbadis (Association des Oulémas 1931) ; le PCA.    

La fin de la Deuxième Guerre Mondiale et les événements tragiques du 8 mai 1945 sont un 

tournant et conduisent à une rupture avec la France coloniale. Le mouvement nationaliste se 

radicalise à partir de 1947 avec la création de l’Organisation Spéciale (l’OS) puis du FLN en 

1954. Les intellectuels et les écrivains algériens sont bouleversés par le massacre du 8 mai 

1945, certains y assistent et les souvenirs sont douloureux comme en témoigne Kateb Yacine 

âgé de 16 ans lorsqu’il fut emprisonné par l’armée française :  

«Avant 1945 je n’avais aucune conscience de ce qui se passait dans le pays, 

j’étais un écolier, je vivais dans la poésie, dans les livres : je ne comprenais 

nullement ce qui se passait autour de moi.  Puis je me souviens il y a eu une 

manifestation dans les rues…Je ne comprenais pas du tout le sens de la 

manifestation. Je suis resté dans le cortège, et ça a mal tourné ; par la suite il y a 



12 
 

eu une dizaine de milliers de victimes… Il y a eu Sétif et Guelma. Nous avons reçu 

des coups des deux côtés…Lorsque je suis sorti de prison, j’avais une vision du 

peuple. Ces gens que je n’avais jamais remarqués…quand je les vis en prison, et 

que nous avons parlé ensemble, quand nous avons eu les mêmes tortures, les 

mêmes chocs, j’ai commencé vraiment à les connaitre. Et sorti de prison…j’étais 

tout à fait convaincu qu’il fallait faire quelque chose…»
4
      

 

3.2 Littérature et engagement  

L’absence d’une tradition littéraire nationale n’est pas un frein à l’émergence d’une littérature 

algérienne. Il faut souligner le rôle important joué par les maisons d’éditions comme le Seuil, 

ainsi que celui des revues culturelles qui ont aidé Mohammed Dib, Jean Amrouche, Mouloud 

Feraoun ou Kateb Yacine, à se faire connaitre. Parmi ces revues on cite Fontaine, Forge, 

Terrasses  ou encore  Soleil fondée par Jean Sénac.    

 De même qu’une conjoncture politique et sociale difficile va permettre à toute une génération 

d’écrivains Algériens de porter son message et même de s’affirmer sur la scène littéraire 

française.  

Dans un premier temps, ce sont trois écrivains qui vont lancer une phase dite de littérature 

du pré-combat : il s’agit de Mouloud Feraoun qui publie en 1950 Le Fils du pauvre roman 

très autobiographique sur son enfance et sa Kabylie ; Mohammed Dib avec La Grande 

Maison en 1952 ; et Mouloud Mammeri qui la même année publie La Colline Oubliée. Des 

romans qui s’écartent de l’exotisme des premiers écrivains Algériens, et cherchent plutôt à 

représenter la terre et le peuple algérien. Décrire et représenter le monde rural, la famille 

algérienne, l’individu, l’enfance, la misère et les souffrances des personnages qui évoluent 

dans le village Tizi-Hibel (dans Le Fils du pauvre), à Dar Sbitar (La Grande Maison ) ou à 

Tasga (dans La Colline Oubliée).     

Le rapport à la langue française reste compliqué, mais les points de vue convergent vers un 

sentiment identitaire et d’appartenance à une même culture algérienne. La production 

romanesque fait preuve d’un dynamisme et d’une créativité débordante, et avec le 

déclenchement de la guerre d’indépendance, les textes deviennent pour leurs auteurs un 

instrument de prise de conscience et de lutte contre la colonisation.     

                                                             
4 Révolution Africaine 1963.  



13 
 

 

3.3 Littérature algérienne des années 1950.  (Seconde Partie) :  
 

Avec les premiers textes Mohammed Dib, Mouloud Feraoun et Mouloud Mammeri, se 

développe un roman d’observation réaliste et de témoignage. Les personnages qui se débattent 

dans la misère et l’injustice, d’autres cherchent à se libérer de la culture tribale ou/et des 

valeurs de la modernité (Feraoun). Albert Memmi pensait justement que cette génération de 

1952 : «éclot à la veille de l’indépendance du Maghreb. C’est qu’il fallait oser enfin s‘en 

prendre à sa propre vie, à celle des concitoyens, aux relations avec le colonisateur. Il fallait 

en somme découvrir et affronter son véritable domaine, son objet spécifique»
5
. Partagés entre 

une immense frustration et un esprit de révolte, les écrivains maghrébins et plus 

particulièrement les Algériens ne cachent plus leur engagement politique, surtout à partir de 

l’année 1956 avec la publication de Nedjma de Kateb Yacine. Cette œuvre souvent considérée 

comme l’une des plus importantes de la littérature algérienne.  

 

 

3.4 Kateb Yacine    

 

Né dans la Casbah de Constantine en août 1929, il fut, cependant, inscrit par son grand-père 

maternel sur les registres de l’état civil de Condé Smendou (actuel Zighoud Youssef). Issus de 

la tribu des Kbletiya, les Kateb étaient pour la plupart des lettrés dans les deux langues (arabe 

et français). A douze ans le jeune Yacine est inscrit au collège Albertini de Sétif, actuel 

Mohamed Kerouani, fréquenté majoritairement par des Européens. Quatre ans plus tard, 

Kateb Yacine participe aux manifestations du 8 mai 1945 et distribue des tracts ; il sera arrêté 

et transféré dans le camp militaire de Sétif. Cette date est un tournant dans sa vie, car en 

prison il découvre la torture et la réalité sociopolitique de l’Algérie colonisée. «Lorsque je 

suis sorti de prison, j’avais une vision du peuple. Ces gens que je n’avais jamais remarqués 

alors que je passais tous les jours devant eux…quand nous avons eu les mêmes tortures, les 

mêmes chocs, j’ai commencé vraiment à les connaître» (Révolution Africaine, 2 novembre 

1963).   

Le 8 mai 1945 qui a douloureusement marqué Kateb (la mort de ses oncles et la folie de sa 

mère) est à l’origine d’une autre découverte : l’écriture. Renvoyé du collège de Sétif, il 

                                                             
5 Albert Memmi,  Anthologie des écrivains maghrebins d’expression française.  



14 
 

poursuivra ses études dans un lycée à Bône où habite sa cousine Zoulikha mariée et plus âgée 

que lui, elle incarnera le personnage Nedjma dans le roman éponyme. Un amour impossible 

oblige Kateb à quitter Bône pour revenir  dans sa ville natale Constantine où son ami 

Mohamed Tahar Benlounissi (Si Mokhtar dans Nedjma) l’aide à vendre les exemplaires 

de Soliloques.  Cette période (1946-47) et cette ville marquent l’entrée de Kateb dans le 

militantisme (tendance PPA). En 1947, premier voyage en France et première rencontre avec 

le milieu littéraire parisien, puis retour en Algérie où il intègre Alger-Républicain aux côtés 

d’Henri Alleg et Mohamed Dib. Entre 1950 et 1951, est un moment difficile que doit 

surmonter Kateb Yacine avec la mort de son père. La même année, il est en compagnie de 

Malek Haddad dans le sud de la France où ils travaillent tous deux comme vendangeurs. 

Il part ensuite à Paris où il rencontre son ami le peintre M’hammed Issiakhem. 

Après l’indépendance il renoue avec le journalisme pour ensuite repartir à l’aventure : il 

voyage beaucoup, invité dans plusieurs pays (Russie, Belgique….) et en France il est très 

proche du milieu émigré maghrébin, ce qui explique sa pièce Mohamed prends ta valise.  Il 

fait un second voyage au Vietnam en 1967 pour mieux comprendre la résistance vietnamienne 

qu’il retrace dans sa pièce L’Homme aux sandales de caoutchouc.   A partir de la fin des 

années 60, il s’oriente définitivement vers le théâtre, et fonde en 1970 à partir de la troupe «Le 

Théâtre de la mer» sa propre troupe « l’ACT » qui joue ses pièces en arabe 

dialectal : Mohamed prends ta valise, Palestine trahie, La guerre de deux mille ans.   Il 

connaîtra dés 1975 différents problèmes : de censure, difficultés financières et familiales. En 

1987, il reçoit «Le grand prix national des lettres». Sa mère et Jacqueline Arnaud (son amie et 

critique littéraire de son œuvre) meurent la même année. 

Kateb Yacine meurt d’une leucémie à Grenoble en 1989. Il fut enterré à Alger.  

 

Nedjma : le roman de l’Algérie   

 

Roman de l’éclatement des codes et des structures du genre romanesque, Nedjma
6
 relate une 

histoire d’amour impossible entre Nedjma et les quatre personnages que sont  Lakhdar, 

Mustapha, Rachid et Mourad. A ce récit d’amour s’ajoutent  les  évènements historiques qui 

jalonnent  le texte.  

 

                                                             
6 Kateb Yacine, Nedjma, Paris, Éditions du Seuil, 1956. 



15 
 

Kateb Yacine projette sa propre expérience sur les quatre personnages principaux, leurs prises 

de position reflètent clairement les formes d’injustices et de frustrations, comme l’aliénation 

et l’acculturation en lien avec la colonisation. La composition du récit est caractérisée par une 

pluralité des styles, et un éclatement du genre (l’influence de Faulkner) : roman, poèmes, 

chansons…etc.   

L’auteur accorde aussi une importance à la dimension historique et évoque plusieurs périodes 

à la fois, (colonisation française, occupations romaine, arabe et turque, cite des personnages 

importants comme l’Emir Abdelkader ou Jugurtha, insiste aussi sur la tragédie du 8 mai 1945. 

Le lecteur se perd dans un dédale de phrases courtes, de dialogues, de monologue intérieur et 

une absence de chronologie. Ce récit complexe et polyphonique se déroule dans plusieurs 

espaces narratifs (Constantine, Bône, Sétif, le Nadhor, le village X…).  

 

  «Tenter de donner de ce texte une vision synthétique serait 

impossible et, en tout état de cause, réducteur…Ce roman 

historique refuse l’intrigue amoureuse classique, 

démultipliant les sens du signe romanesque nommé 

« Nedjma » et créant une constellation de personnages aux 

liens du sang, d’amour et de haine complexes.»
7
 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

Extrait à analyser : Nedjma de Kateb Yacine  
Fallait pas partir. Si j'étais resté au collège, ils ne m'auraient pas arrêté. Je serais encore étudiant, pas 

manœuvre, et je ne serais pas enfermé une seconde fois, pour un coup de tête. Fallait rester au 

collège, comme disait le chef de district. 

Fallait rester au collège, au poste.  

Fallait écouter le chef de district. 

Mais les Européens s'étaient groupés. 

                                                             
7 Christiane Achour, Anthologie de la littérature algérienne de langue française.   



16 
 

Ils avaient déplacé les lits. 

Ils se montraient les armes de leurs papas. 

Y avait plus ni principal ni pions. 

L'odeur des cuisines n'arrivait plus. 

Le cuisinier et l'économe s'étaient enfuis. 

Ils avaient peur de nous, de nous, de nous ! 

Les manifestants s'étaient volatilisés. 

Je suis passé à l'étude. J'ai pris les tracts. 

J'ai caché la Vie d'Abdelkader. 

J'ai ressenti la force des idées. 

J'ai trouvé l'Algérie irascible. Sa respiration... 

La respiration de l'Algérie suffisait. 

Suffisait à chasser les mouches. 

Puis l'Algérie elle-même est devenue... 

Devenue traîtreusement une mouche. 

Mais les fourmis, les fourmis rouges. 

Les fourmis rouges venaient à la rescousse. 

Je suis parti avec les tracts. Je les ai enterrés dans la rivière. 

J'ai tracé sur le sable un plan... 

Un plan de manifestation future. 

Qu'on me donne cette rivière, et je me battrai. 

Je me battrai avec du sable et de l'eau. 

De l'eau fraîche, du sable chaud. Je me battrai. 

J'étais décidé. Je voyais donc loin. Très loin. 

Je voyais un paysan arc-bouté comme une catapulte. 

Je l'appelai, mais il ne vint pas. Il me fit signe. 

Il me fit signe qu'il était en guerre. 

En guerre avec son estomac. Tout le monde sait... 

Tout le monde sait qu'un paysan n'a pas d'esprit. 

Un paysan n'est qu'un estomac. Une catapulte. 

Moi j'étais étudiant. J'étais une puce. 

Une puce sentimentale... Les fleurs des peupliers... 

Les fleurs des peupliers éclataient en bourre soyeuse. 

Moi j'étais en guerre. Je divertissais le paysan. 

Je voulais qu'il oublie sa faim. Je faisais le fou. Je faisais le fou devant mon père le paysan. 

Je bombardais la lune dans la rivière. 

Nedjma pages 49/50 

 

 



17 
 

3.5 Mohammed Dib  

 

Dans le champ de la production littéraire de langue française en Algérie, Mohammed Dib 

occupe une place importante et particulière.  Il est en effet, l’un des écrivains algériens (avec 

Assia Djebar, Mouloud Mammeri…) a avoir, dès les années 1950, produit régulièrement des 

œuvres à différents moments de sa vie,  de son parcours littéraire et de l’histoire de l’Algérie. 

Cette pérennité se remarque jusqu’à sa mort, en mai  2003, puisque deux de ses textes Laëzza  

et Simorgh
8
 sont posthumes. 

    Né à Tlemcen le 21 janvier 1920, il a commencé à produire  dès la fin  des années 1940 de 

la poésie et des nouvelles dans les revues de l’époque (Simoun, Terrasses, Forge…). A partir 

de 1952,  l’écrivain se fait connaître par des romans - : La grande maison (1952, L’incendie 

(1954), Le métier à tisser (1957)  cette première trilogie- intitulée « Algérie »- est un récit- 

témoignage pétri de poésie que le regard du jeune Omar rapporte  de la société algérienne 

citadine et rurale d’avant 1954.   

 

« Les personnages de Dib sont plutôt des « hommes sans qualités », qui n'incarnent pas une idée, mais assistent 

à son lent cheminement en eux, alors qu'a priori ils n'étaient guère préparés à l'accueillir. Ce qui intéresse Dib 

dans son propre engagement à l'époque est déjà la question des pouvoirs du langage : celle, ici, de l'adéquation 

entre un discours révolutionnaire et le mode de fonctionnement des petites gens qu'il est censé servir. Quel que 

puisse être le bien-fondé de l'idéologie, le vécu quotidien des paysans lui échappe, de même que lui échappe la 

découverte de leur corps et de leur sexualité par Omar adolescent et sa cousine dans L'Incendie» écrit Charles 

Bonn.  

La production  de la trilogie Algérie reflète un autre parcours professionnel : l’écriture 

journalistique. En effet, à cette époque Mohammed Dib était, comme  d’autres écrivains 

algériens (tels  Jean el Mouhouv Amrouche, Kateb Yacine, Malek Haddad…) journaliste à 

Alger-Républicain. Ce quotidien était, à l’époque, dirigé par  Henri Alleg. Les articles de Dib 

sont des reportages et des témoignages sur la misère des populations algériennes les plus 

démunies  surtout les petits paysans.  A ce sujet Jean Déjeux a écrit une étude sur l’apport de 

l’écriture journalistique dans l’écriture de l’Incendie. L’auteur reprend ses reportages, publiés 

dans Alger-Républicain  du 25,26 et 27 avril 1951 sur des soulèvements  des paysans de Ain 

Taya et des autres régions d’Algérie, pour les intégrer dans la rédaction du roman.  

La guerre de libération est relatée à l’aide d’une écriture dans  Qui se souvient de la mer 

(1962).  Ce roman est un hommage à la femme (mère, épouse…) où la profondeur marine  -

                                                             
8
 Simorgh Paris Albin Michel, 2003 – Laëzza Paris Albin Michel, 2006 



18 
 

représentée par l’eau et le sel- qui protège les résistants suggère celle du ventre maternel (où 

le liquide amniotique protège le fœtus ) et celle de la femme battante  d’une manière générale.  

Le narrateur ne déclare- t’-il  pas à la page 20 du roman : « Sans la mer, sans les femmes nous 

serions restés définitivement orphelins. » 

Après l’indépendance Dib publie régulièrement  aux éditions Le Seuil des romans tels Cours 

sur la rive sauvage (1966), La danse du roi  (1968), Dieu en Barbarie (1970),  Le maître de 

chasse(1973) ,  Habel (1977), etc.  Ou des recueils de nouvelles (tel Le Talisman 1966), de 

poèmes (tel Formulaires 1970) où s’entremêlent différents thèmes (la femme, l’amour, le sens 

de la vie)  mais surtout des interrogations face au devenir de l’Algérie nouvellement 

indépendante « Il a peut-être une Algérie à tuer. A tuer pour qu’une autre plus propre puisse 

venir au monde » déclare un personnage   de La danse du roi (p80).  

A partir des années 1980 Dib produit de la poésie (Ô vive 1987)  des romans (aux éditions  

Sindbad ) ceux de la période « nordique »ancrés dans un hors - sol à l’image d’une de ses 

villes emblématiques Orsol ( dans Les terrasses d’Orsol  1985) où la quête de soi est de plus 

en plus présente pour constituer le  thème majeur de la production littéraire de cette période 

(Le sommeil d’Eve 1989, Neiges de marbre 1990, le désert sans détour 1992, L’infante maure 

Albin Michel 1994). 

La période de la décennie sanglante n’est pas en reste. Mohammed Dib lui consacre le dernier 

roman publié de son vivant Si diable veut (Albin Michel1998) où se remarque une 

intratextualité avec L’incendie : le combat n’est plus contre le colonisateur mais contre cette 

horde de chiens sauvages  qui sème la terreur dans le village Tadart . Hadj Merzoug (qui 

rappelle Ben Youb  de L’Incendie)  décide de traquer, à l’aide de son fusil de moudjahid,  ces 

chiens afin de protéger son village, les terres et  les troupeaux. Ces félins qui attaquent  en 

horde ne rappellent-ils pas ces terroristes qui ont semé, durant les années 1990, la mort et la 

désolation dans différentes contrées algériennes ? 

L’œuvre de Mohammed Dib est plurielle par ses genres (poésie, roman, nouvelles, récit
9
, 

théâtre -Mille Hourras pour une gueuse 1980 Le Seuil : une réécriture théâtrale  de La danse 

du roi-), par ses thèmes où prédominent l’humanisme et le combat pour la vérité qu’elle soit 

politique
10

, idéologique ou ontologique. L’œuvre de Dib est pérenne.  Des années 1940 

jusqu’à sa mort cet écrivain n’a cessé d’écrire pour exprimer la poésie  et  son engagement  

dans des causes universelles et humanistes. 

                                                             
9
 L’arbre à dires  Albin Michel 1998 : récit sur le parcours littéraire, philosophique et humain de l’écrivain  

10
 Signalons le beau recueil de poèmes L’aube Ismail Ed.Tassili 1996 dont une partie est consacrée à la lutte palestinienne. 



19 
 

Extrait à analyser La Grande Maison11, Mohammed Dib 

Jeudi. Omar n'avait pas classe. Aïni ne savait comment se défaire de lui. Elle déposa au milieu de la 

pièce un brasero bourré de poussière de charbon qui brûlait difficilement. On pensait : c'en est fini du 

froid ; puis l'hiver faisait un brusque retour sur la ville et incisait l'air avec des millions d'arêtes 

tranchantes. A Tlemcen, quand en février la température tombe, il neige sûrement. 

Omar appliquait sur le carreau ses pieds, qui étaient de glace. 

Les jambes nues jusqu’aux genoux, vêtus d'une mince tunique retroussée par-dessus des pantalons de 

toile, les épaules serrées dans un fichu en haillons, Aïni grondait, prise d'une agitation fébrile. 

- Omar, resteras-tu tranquille ! fit-elle. 

L'enfant couvait le brasero. Il en remua le fond. Quelques braises vivotaient dans la cendre. 

Il se rôtissait les mains, qui blanchissaient peu à peu, énormes comme des fruits blets, et les appliquait 

sur ses pieds. Le dallage rouge vif faisait mal à voir. Omar se recroquevilla devant le fourneau...  

Le brasero défaillait dans la chambre sombre et humide. Omar ne réchauffait que ses mains ; ses pieds 

le démangeaient irrésistiblement. Le froid, un froid immobile, lui griffait la peau. 

Il cala son menton sur ses genoux. Accroupi en chien de fusil, il amassait de la chaleur. Ses fesses 

posées sur une courte peau de mouton pelée étaient endolories. Il finit par somnoler, serré contre lui-

même, avec la pensée lancinante qu'il n'y avait rien à manger. Il ne restait que de vieux croûtons que la 

tante leur avait apportés. La matinée, grisâtre, s'écoulait minute après minute. 

Soudain, un frémissement lui parcourut le dos : il se réveilla, les jambes engourdies et pleines de 

fourmillements. Le froid pinçait intolérablement. Le fourneau avait disparu : Aïni l'avait emporté. A 

l'autre extrémité de la pièce, assise en tailleur, le brasero posé sur une de ses cuisses, elle marmonnait 

toute seule. 

Elle le vit ouvrir les yeux : 

-Voilà tout ce que nous a laissé ton père, ce propre- à-rien : la misère ! explosa-t-elle. Il a caché son 

visage sous la terre et tous les malheurs sont retombés sur moi. Mon lot a été le malheur. Toute ma vie 

! Il est tranquille, dans sa tombe. Il n'a jamais pensé à mettre un sou de côté. Et vous vous êtes fixés 

sur moi comme des sangsues. J'ai été stupide. J'aurais dû vous lâcher dans la rue et fuir sur une 

montagne déserte. 

Mon Dieu, qui pouvait l'arrêter à présent ? Son regard noir, tourmenté, luisait. 

-Mon destin de malheur, murmura-t-elle. 

Omar se taisait.  

                                                             
11 Mohammed Dib, La Grande Maison, Paris, Le Seuil, 1952. 



20 
 

CHAPITRE 2 : L’Après-indépendance :  

1-Littérature algérienne des années 1960/1970   

L’époque est marquée par la diversité culturelle (industrie culturelle), le rôle des masses 

médias, la tenue de débat et de confrontations des idées (nouveaux enjeux politiques, la 

révolte de mai 1968, guerre du Vietnam), le rayonnement de toutes les formes d’expression 

artistiques. En littérature, de nouvelles approches critiques et théoriques voient le jour avec les 

travaux de Roman Jakobson, Gérard Genette ou encore Roland Barthes.  L’Algérie obtint son 

indépendance en 1962 après 132 années de colonisation française, et on voit la promesse de 

nouvelles perspectives démocratiques et culturelles.   

C’est donc une nouvelle ère qui s’ouvre pour la littérature algérienne durant les années 

1960/1970, et pourtant, la production romanesque a considérablement baissé et ne répond pas 

à l’attente du public algérien, même si une littérature consacrée à la guerre de libération voit 

le jour surtout au niveau de la poésie et la nouvelle (une littérature au service du régime, 

restée le plus souvent dans l’anonymat). Une profonde confusion est constatée durant ces 

premières années d’indépendance, que ce soit sur la scène politique, sociale ou culturelle, et 

qui s’est accompagnée d’un sentiment de déception et d’amertume chez certains intellectuels 

et auteurs, déçus sans doute par ce climat politique général et par les tensions politiques 

internes du nouveau régime. Une période de «refus et de remise en question» comme 

l’explique Jean Déjeux
12

.   

C’est d’ailleurs par le biais de la poésie que les auteurs font part de leur profonde 

consternation, comme l’écrit Ahmed Azeggagh en 1966 dans son poème «Arrêtez» :  

Arrêtez de célébrer les 

massacres  

Arrêtez de célébrer des noms   

Arrêtez de célébrer les 

fantômes  

Arrêtez de célébrer des dates  

 

Jean Déjeux note que de nouveaux auteurs : «veulent dire en clair ce qu’ils ont à dire, 

impatients de changements sociaux, dénonçant les faux-semblants et les hypocrisies, les 

                                                             
12 Jean Déjeux, La littérature algérienne contemporaine. PUF, 1975, p.83. 



21 
 

bourgeois mercantiles, les contraintes puritaines et exaspérantes, les faux dévots….Ces 

écrivains refusent de demeurer fixés au passé….L’écriture est souvent nouvelle. On recourt 

aux flashes, aux phrases nominales, aux coups de poing et d’électrochocs…» 
13

 

Un nouveau pouvoir s’installe dès 1965, dirigé par le président Houari Boumediene qui va 

dans un premier temps se méfier de la figure de l’intellectuel et de l’écrivain, puis rapidement, 

il y voit au contraire un éventuel partenaire dans la reconstruction d’un pays selon le modèle 

socialiste. La maison d’édition la SNED est nationalisée, en même temps que des revues 

culturelles voient le jour comme «Promesses» dirigée par Malek Haddad est née en 1969. Un 

semblant de dynamise culturel est né à la fin des années 1960, mais en contradiction avec les 

principes de beaucoup d’auteurs déçus par le pouvoir en place et aussi par une société encore 

trop conservatrice. Ces écrivains vont remettre en question non seulement le climat général, 

mais critiquent aussi les dépassements et les «non-dits» de la Guerre de libération, comme 

chez Mohammed Dib dans La Danse du Roi (1968), Dieu en Barbarie (1970) et Le Maître 

de chasse (1973).  

 

« L'écrivain est investi au Maghreb, comme dans la plupart des aires culturelles dites « 

francophones », d'une fonction politique bien plus importante que celle qu'il connaît en 

Europe. Et ce, à deux niveaux : du fait de la langue qu'il utilise et du fait de sa maîtrise des 

codes littéraires internationaux, il est une sorte de relais. En Algérie, les écrivains ont joué un 

rôle important de témoins face à l'opinion étrangère, lors de la guerre d'indépendance. Et il 

n'était guère besoin pour ceci de développer des plaidoyers nationalistes : la qualité de leur 

œuvre était souvent plus efficace, quel qu'en soit l'objet…..Mais cette langue tout comme le 

genre romanesque, genre importé également, vont mettre l'écrivain francophone en situation 

d'avoir à exprimer ce qu'il est impossible de dire lorsqu'on est à l'intérieur du cercle de 

l'identique, et dont l'urgence se fait néanmoins sentir dans la contradiction entre modèles 

culturels qui déchire ces pays en ce moment. Les années soixante-dix en particulier seront 

dans les trois pays du Maghreb celles d'un certain malentendu entre les exigences de création 

d'écrivains qui commencent à être reconnus comme tels, et l'attente essentiellement politique 

de leurs deux publics » écrit Charles Bonn  

D’autres écrivains vont aller plus loin dans leurs critiques, en dénonçant le conformisme 

social et moral, relançant le débat sur la modernité/tradition, sur le rôle de la femme comme 

                                                             
13 Ibid 



22 
 

chez Assia Djebar, ou même en critiquant la religion. Mourad Bourboune publie en 1968 Le 

Muezzin, dans lequel le personnage principal, un muezzin bègue et athée de son état, est bien 

décidé à reprendre sa place et à dénoncer une certaine hypocrisie générale. Bourboune rêve 

d’une société nouvelle en rupture avec les traditions du passé et d’une culture «décorative» : 

«Nous revendiquons et nous assumons le passé dans sa totalité, avec ses branches mortes, et 

il nous appartient de l’émonder, de le rendre conforme au combat présent et porteur des 

germes de l’avenir» 
14

   

Mais il faut surtout attendre l’année 1969, pour assister à la sortie de ce qui deviendra sans 

doute l’un des romans les plus emblématiques de la littérature algérienne, un livre 

volontairement provocateur, audacieux et extravagant. Il s’agit de La Répudiation de Rachid 

Boudjedra.  

« Littérature de provocation et d’exorcisme, du refus et du dépassement. Lorsqu’il publie, en 

1969, la Répudiation, Rachid Boudjedra provoque un beau tollé. Il vient de toucher au cœur 

toute une société répressive, un univers dégradé où les superstitions et l’hypocrisie servent à 

masquer l’exploitation, la violence du maître et la peur. Récitatif dément du miasme, des 

phantasmes, de l’échec moite, autour de la mère répudiée et des traumatismes sexuels de 

l’adolescence, mais texte fascinant dont les méandres mènent à l’espoir. »
15

  pensait Jean 

Sénac  

Mais avant cela, Rachid Boudjedra écrivait, au début des années 1960, beaucoup de poèmes, 

dans lesquels fusaient déjà des cris de rage :  

 

 

 «Je tremblais mes mains que j’ouvre amplement   

Je fais hurler dans mon cœur ma frénésie 

Et je fais avec mes yeux les plus adentes prières 

Je discute, je discute, je discute… 

Je discute des nuits entières  

 Mes nerfs se hérissent d’acier. 

La fumée m’écrase la tête  

Mes yeux se gonflent de larmes 

Mais je discute 

Je dois convaincre 

                                                             
14

 Dans El Moudjahid, 1963.  
15 Jean Sénac, in Le Monde, L’Algérie d’une libération à l’autre, août 1973.  



23 
 

[…] 

Et j’explique, j’explique, j’explique… 

Jusqu’à la folie 

J’explique au prolétaire 

J’explique au paysan 

J’explique à ma mère 

Je dois convaincre 

 

Et je hurle  

Et je bave 

Et je blasphème 

Et je frappe sur la table 

Car les sarcasmes continuent  

Les regards ont toujours pitié  

Et les mains exaspérées  

Deviennent  

Des poings qui se lèvent» 

       Mise au point. 1962.  

  

 

 

4.1 Rachid Boudjedra  

Sa vie : 

Né le 5 septembre 1941 à Aïn Beïda  (Les Aurès), 

Rachid Boudjedra appartient à la génération des 

écrivains algériens postindépendance. Son premier 

roman La Répudiation, publié en 1969, a fait une 

entrée fracassante dans le champ de la production 

littéraire algérienne  qui lui valut le prix littéraire 

« Enfants Terribles »                                     

 

 

 



24 
 

Son œuvre : 

Depuis 1965, date à laquelle il publie son premier livre, un recueil de poèmes Pour ne plus 

rêver  où se remarque déjà le style novateur du romancier,  Rachid Boudjedra n’a cessé de 

produire avec  régularité   des romans, des pamphlets, des témoignages, des poèmes où 

l’imaginaire et la littérarité se mettent au service d’une actualité sociale, politique tant 

algérienne qu’universelle comme le problème palestinien.  

Par l’écriture, par les thèmes abordés ce texte  casse beaucoup de barrières socioculturelles. 

La société algérienne à travers les injustices commises envers  la femme, souvent par 

l’homme, est remise en cause par le biais de la thématique de la répudiation. La répudiation 

(aspect juridique propre aux sociétés musulmanes) de la mère est le prétexte à diverses 

répudiations  des lois sociales, langagières, familiales que le personnage Rachid mène dans ce 

récit. Ce roman où se rencontrent l’autobiographie et la fabulation a ouvert la voie à d’autres 

textes où le rapport à l’histoire de l’évolution sociale de l’Algérie est souvent le fil conducteur 

d’une écriture littéraire qui se veut originale même si elle est pétrie d’intertextualité  riche et 

universelle. L’Insolation  (Denoël1972) avec Kateb Yacine, l’Escargot entêté (Denoël 1977) 

et La macération (Denoël 1984) avec Claude Simon, Les 1001 années de la nostalgie (Denoël 

1979) avec Gabriel Garcia- Marquez ; sans oublier  l’influence de Louis-Ferdinand  de 

Céline…. Les œuvres de Boudjedra dans une écriture souvent éclatée où il joint des fragments 

de slogans publicitaire, des refrains de chansons populaires,  des extraits de journaux ou 

d’ouvrages historiques (comme dans La prise de Gibraltar : il insère de longues citations  

l’ouvrage de Salluste sur Jughurta) font souvent référence, à travers le vécu,  à des aspects 

historiques précis,  la guerre de libération avec ses zones d’ombres –les luttes fratricides, 

notamment l’assassinat du révolutionnaire Abane Ramdane  nommé le devin dans 

L’insolation et identifié sous son identité onomastique véritable dans Les Figuiers de 

Barbarie. Les années tragiques de la violence intégriste vécues par les Algériens durant les 

années  1990 sont le contexte des romans  comme La vie à l’endroit (1994),   Timimoun 

(2000),  Les funérailles (2003) Au sujet du lien entre la littérature et l’Histoire Boudjedra 

déclare dans une interview accordée à Rachid Mokhtari sur son roman Les Figuiers de 

Barbarie ceci : « Ils sont embarqués malgré eux, ils sont des voix off, des figurants de 

l’histoire ».  

 

 



25 
 

Quelques citations de l’auteur :  

-«Tous mes romans racontent mon expérience personnelle, ma vie, ma façon de voir les choses. » 

-« La subjectivité..., cela ne veut pas dire parler de soi-même, mais parler à partir de soi-même. » 

-« Le bonheur m’embête. Ce qui m’intéresse, c’est l’inquiétude. »  

-«   Tout  écrivain,  je  crois,  écrit  le  même  roman  parce  qu’au  fond  les  romans  sont  des  textes  qui 

fonctionnent   à   partir   d’un   fantasme   central   et   racontent   un   vécu   personnel,   une   implication 

irrémédiable et névrotique dans l’enfance. » 

- «  J’écris...pour ne pas avoir froid...les mots sont la laine des personnes de mon genre. »  

- «  Je ne crois pas en la spontanéité de la littérature ni dans l’écriture automatique »  

- « J’ai tenté de faire de l’écrit un excès et une sensibilité. Et c’est cela qui compte »  

- « Nous  écrivains,  nous  ne  sommes  pas  des  prophètes  mais  mon  projet  est  de  montrer,  de  dire  ou 

d’écrire ce monde meilleur possible ».   

«  Le réel est effrayant. Ecrire, c’est le rendre inoffensif».  

 

 

 

Le Café  

 

J’ai acheté   

Un paquet de cigarettes  

Un journal  

Et un rayon de soleil  

Et j’ai été m’attabler   

À la terrasse   

D’un immense café  
J’ai commandé   

Un lait   

Et j’ai disposé  

Mon paquet de cigarettes  

Mon journal  

Mon rayon de soleil  

Et mon verre de lait  

En ordre  

Je me suis bien calé  

Dans mon fauteuil  

Et j’ai commencé à lire  
Tranquillement  

Un instant après  

J’ai regardé   

Mon paquet de cigarettes  

Mon journal   

Mon rayon de soleil  

Et mon verre de lait  

Bien alignés  

Et je me suis demandé  

Si j’étais un révolutionnaire. 

 

Rachid Boudjedra, Pour ne plus rêver, 1965.   



26 
 

2-La littérature algérienne des années 1960-1970 (deuxième partie) : 

l’insurrection poétique !  

 

Si le roman en ce début des années 1960 est marqué  par quelques tâtonnements, la production 

parait nettement plus fructueuse du côté de la poésie qui ne manque pas d’originalité, de 

finesse et même d’agressivité.  

Un petit souffle de révolte, à l’écriture tranchante et nerveuse,  s’est déployé en ces temps-là, 

aux côtés des Mohammed Dib, Malek Haddad et Kateb Yacine, une nouvelle génération 

est née, portée par Rachid Boudjedra, Ahmed Azeggagh, Nabil Farès, Youcef Sebti, ou 

encore Mourad Bourboune. 

 

Dans son ouvrage, Les mots migrateurs, une anthologie poétique algérienne
16

,  Tahar 

Djaout considère que cette poésie des années 1965-1970 est « d’une grande vitalité» et 

explique : «Les poètes ne refusent pas d’avoir peur ou de douter. Ils ont introduit …dans la 

poésie la complexité même de la vie où aucun remède-miracle ne vient aplanir les 

antagonismes et les contradictions. Ils ont compris que l’expression poétique est une lutte 

tragique et sans fin entre le savoir (scientifique, technique, idéologique) et la vie. Le jour où 

la poésie sera complétement soumise au savoir, cela voudra dire que la vie en elle aura été 

vaincue.»     

Mais la tâche n’a pas été de tout repos. Dans son recueil l’Enfer et la folie
17

 daté de 1962-

1966 le poète Youcef Sebti commente : « Je n’ai pas fait la guerre, elle m’a fait ». Il faut dire 

que pour ces écrivains n’ayant pas -pour la plupart- pris part à la guerre de libération, restent 

marginalisés politiquement, socialement et culturellement, et n’adhèrent pas à l’idéologie que 

prône l’Etat surtout à partir de 1965 (politique de l’arabisation,  nationalisation de la 

culture…)  

Il faut noter qu’un enthousiasme spontané et sincère accompagne l’indépendance du pays 

(création de l’union des écrivains algériens en 1963 présidée par Mouloud Mammeri, retour 

de nombreux écrivains exilés, lancement d’une émission radiophonique consacrée à la poésie 

présentée par Jean Sénac), mais hélas très vite refroidi par les mutations politiques et sociales 

que connait l’Algérie.    

Cette nouvelle génération de poètes est ainsi considérée la digne héritière des textes 

d’engagement de Mohammed Dib ou Kateb Yacine durant la révolution, ce dernier avait 

déjà mis en garde en 1958 les poètes :  

«Le vrai poète, même dans un courant progressiste, doit 

manifester ses désaccords. S’il ne s’exprime pas pleinement, il 

étouffe. Telle est sa fonction. Il fait sa révolution à l’intérieur de 

la révolution politique. Il est, au sein de la perturbation, l’éternel 

perturbateur.»18   

                                                             
16 Tahar Djaout, Les Mots migrateurs, Une anthologie poétique algérienne,  Office des Publications 
Universitaires (OPU), Alger, 1984. 
17

Youcef Sebti, l 'Enfer et la folie (daté septembre 1962-octobre 1966), SNED, Alger, 1981. 
18 Jean-Marie Serreau, Le Poète comme un boxeur, Seuil, Paris, 1994. 



27 
 

Les écrivains se trouvent aussi devant un sacré dilemme : comment s’ouvrir à la modernité 

tout en approuvant son passé, la religion, les rites ?  

    L’heure est à l’exaltation, la dénonciation des préjugés, et des tabous religieux et sexuels.  

Une écriture qui concile l’expérimentation et la décharge émotive. Rachid Bey, poète né à 

Sétif résume l’action et l’incidence de la poésie de cette époque en ces vers :    

Le poème est misère et bonheur 

 il est volupté posthume 

  et certitude sexuelle 

   testament politique  

    et liberté nationale.       

 

Du courage, voire de l’audace pour parler de la femme, du corps, de l’intensité de l’amour, de 

la vulnérabilité de l’être, de la rupture et du déchirement, de l’exil ou de la quête de soi. Les 

poètes osent et  emploient des verbes secs et tranchés tels que «réveiller», «clamer»,  

«dégouter», «efflanquer»,   «arrêter», «crier», «s’insurger», «déshabiller», «violer».  

Beaucoup d’exemples illustrent cette thématique dans laquelle s’entremêlent traditions, 

religion, et superstitions. Rachid Boudjedra, Hamid Skif  et Youcef Sebti  critiquent le 

mariage et la traditionnelle nuit de noce ; le premier dans La Mariée, le second dans Chanson 

Pédagogique Couscous, et le dernier dans Nuit de noces.   

Malgré une censure dissimulée mais efficace (contrôle des maisons d’édition par des comités 

de lectures, bureaucratie, annulation de rencontres littéraires et de colloques universitaires…) 

les poètes ne baissent pas les bras, bien au contraire, ils se lancent volontiers contre la morale 

et le politiquement correct.   

Durant les années 1960, Bachir Hadj Ali et Jean Sénac consacrent des ouvrages et des 

articles à cette poésie. Pendant que Hadj Ali affirme que «La poésie engagée peut y aider en 

portant le langage du peuple à un haut degré de puissance. La poésie est en effet protection sur 

l’avenir. A partir du réel quotidien, débarrassé de sa grisaille conventionnelle, le poète rêve à un 

monde nouveau, exprime l’inexprimable» ; Jean Sénac lui voit que : «Le ton n’est plus celui de 

l’espoir adossé au drame, qui nourrissait notre lyrisme depuis 1954, mais un défi lancé à toutes les 

mutilations…Notre poésie connait là une phase d’enthousiasme, d’impatience, d’insolence presque, 

d’euphorie. Les thèmes deviennent plus orientés vers une conscience collective …»
19

 

Au centre de cette effervescence, se trouve Mourad Bourboune, Rachid Boudjedra, ou encore 

Youcef Sebti se distinguant par la virulence de ses poèmes qui relatent le désenchantement 

face aux réalités décevantes de l’indépendance :  

     Et pourquoi voulez-vous qu’on se taise 

pourquoi voulez-vous qu’on ne réplique point 

pourquoi voulez-vous qu’on se rende pas les coups 

pourquoi voulez-vous qu’on ne vous crache pas à la gueule 

pourquoi voulez-vous qu’on ne soit pas vos assassins… 

  

L’aventure poétique se prolonge dans les années 1980 avec l’apparition de nouveaux poètes 

qui profitent de meilleures conditions dans l’édition, des poètes tels que Tahar Djaout, 

Amine Khane, Farid Mammeri ou Arezki Metref, qui produiront des textes engagés 

                                                             
19

 Jean Sénac, Anthologie de la nouvelle poésie algérienne. Paris, Poésie 1, n
o
 14, Librairie Saint-Germain-des-Prés, 1971.  

https://fr.wikipedia.org/wiki/1971


28 
 

parlant de déception et de désillusion, entrevoyant même un avenir sombre pour l’Algérie à la 

veille de la décennie noire.           

3-Littérature algérienne de langue française des années 1980   
Tahar Djaout, Rachid Mimouni, deux noms qui ont marqué la littérature algérienne des 

années 1980, deux auteurs dont les œuvres s’inscrivaient comme le prolongement des 

revendications émises par leurs prédécesseurs, Rachid Boudjedra en particulier. Deux 

écrivains qui questionnent cette Algérie qui fête son 20
ème

 anniversaire d’indépendance, et qui 

va vivre une grave crise économique et sociale au milieu des années 1980. Cette nouvelle 

génération composée aussi de poètes (Youcef Sebti, Habib Tangour, Rabah Belamri, Amin 

Khan…) porta un regard pessimiste, critiquant avec virulence une société déstructurée et 

désenchantée où l’individu devient un témoin passif de cette situation. La question épineuse 

abordée à cette époque fut : faut-il s’ouvrir à la modernité et le progrès, ou au contraire, se 

figer dans un conservatisme social et culturel ?    

L’originalité Djaout et de Mimouni c’est justement d’avoir su se heurter aux réalités de 

l’époque, leurs textes sont apparus dans un contexte particulier, à savoir : le climat politique 

tendu, la montée inquiétante de l’islamisme radical, les inégalités et les injustices sociales qui 

ont d’ailleurs mené aux événements tragiques du 5 octobre 1988.   

«  C’était plutôt aux dirigeants à prendre leçon sur le comportement des citoyens »  révèle 

l’un des personnages de Mimouni dans son recueil de nouvelles, La Ceinture de l’Ogresse, 

déçu dans ses espérances vaines à voir ce pays se développer et dont le raisonnement décrypte 

la rupture inévitable entre le peuple et le pouvoir.  

Les personnages principaux dans les textes de Rachid Mimouni, de Tahar Djaout, de Habib 

Tangour ou de Rachid Boudjedra, sont des héros marginalisés, des agitateurs souvent doués 

d’une intelligence et décidés à rompre avec le passé (les protagonistes sont ainsi souvent des 

anciens combattants de la révolution). Mais surtout ils sont courageux parce qu’ils fustigent la 

bureaucratie, l’état policier et la corruption.  

D’ailleurs, le système absurdement bureaucratique est dénoncé dans plusieurs œuvres, on 

cite  Les Vigiles publié en 1991, récit d’un ingénieur inventeur un métier à tisser de nouvelle 

génération, et qui est exaspéré par le zèle bureaucratique et le chantage d’agents de la mairie, 

de la police (il subit un interrogatoire en raison de sa présence à une manifestation de jeunes 

étudiants) ou de la douane.  



29 
 

«Il ne faut pas toucher au pouvoir et à ce qui le représente. En dehors 

de cela, tu peux y aller. Tu peux dénoncer tous les abus, tu peux 

désigner tous les affreux mais quand ils ne sont pas au pouvoir. Tu as 

déjà vu une lettre de lecteur parlant du passage à tabac dans les 

commissariats ou de la mauvaise gestion d’un ministre ou des services 

dans les prisons ? Les corps d’Etat sont sacrés et, à ce titre, 

indénonçables.» extrait Les Vigiles 
20

    

Tout comme le fonctionnaire dans l’Escargot entêté (1977), personnage névrosé qui a pour 

mission de nettoyer une grande ville de ses cinq millions de rats. Fidèle à son poste et à 

l’administration qui l’emploie, il se montre intransigeant et méthodique dans son travail, 

frisant la paranoïa (ponctualité, rigueur, sévérité…),  il incarne cette administration 

pléthorique et arrogante.   

Même constat chez Rachid Mimouni dans Le Fleuve détourné (1982) et Tombéza (1984) 

dans lesquels on retrouve une critique négative du socialisme et ses dérives, des traditions et 

de l’Histoire confisquée :  

« Il n’est pas facile dans ce pays, d’être Administrateur. C’est un poste 

qui exige beaucoup de qualités. Il faut faire montre d’une grande 

souplesse d’échine, de beaucoup d’obséquiosité, d’une totale absence 

d’idées personnelles de manière à garder à ses neurones toute 

disponibilité pour accueillir celle du chef. Il faut surtout se garder 

comme de la peste de toute forme d’initiative.» extrait Le Fleuve 

détourné
21

.   

 

Avant que l’Algérie ne bascule dans l’intégrisme et la guerre civile, cette génération des 

années 1980 a pu saisir et raconter l’intense désarroi du peuple algérien, dénonçant aussi bien 

les dérives du pouvoir technocratique, militaire et bureaucratique de l’époque, que le poids de 

la religion et de la tradition. Il ne s’agit pas pour eux de critiquer sévèrement la société mais 

d’inciter aussi le lecteur à réagir, et à envisager de nouvelles perspectives pour le progrès du 

pays.  

 

                                                             
20

 Tahar Djaout, Les Vigiles, Éditions du Seuil, Paris, 1991 
21 Rachid Mimouni, Le Fleuve détourné, Paris, Stock. 1982.  



30 
 

 

 

3.1 Rachid Mimouni :  

 

En 1978, Rachid Mimouni publie son premier roman, 

Le Printemps n’en sera que plus beau, un roman passé 

presque inaperçu et qui a pour thématique la guerre de libération. L’œuvre du natif de 

Boudouaou suit alors une trajectoire en rapport avec le contexte historique de l’Algérie 

contemporaine : le récit Une paix à vivre (1983) se déroule quelques mois après 

l’indépendance tout comme Le Fleuve détourné (1982) salué par la critique. Suivent alors 

Tombéza (1984) qui porte un regard sévère sur le pays. D’ailleurs, Jean Déjeux  considère que 

ces deux œuvres (Le Fleuve détourné et Tombéza) : «s’engageaient avec virulence dans le 

roman contestataire contemporain»
22

  

 

 Le rapport/contraste entre la modernité et la tradition est l’un des sujets de prédilection de 

Rachid Mimouni. D’abord dans L’Honneur de la Tribu (1989) qui narre l’histoire d’un village 

paisible qui se verra changer de statut en devenant une daïra, une annonce qui effraye la 

population locale. Puis dans son recueil de nouvelles, La Ceinture de l’Ogresse (1990), qui 

reprend le même sujet, notamment dans la nouvelle Histoire de temps, et dans laquelle la 

modernisation de la voie ferrée dans un petit village suscite une vive opposition chez les 

habitants. L’histoire se déroule au lendemain de l’indépendance, dans un village paisible où la 

proposition de la Société des Chemins de Fer passe très mal lorsque son représentant dévoile 

le plan du projet prévoyant la démolition de plusieurs maisons ainsi que du Mausolée de Sidi 

Daoud fondateur du village. L’imam s’oppose aussi au projet sous prétexte que la société 

chargée des travaux est étrangère et qu’il est impensable de permettre à des mécréants de 

souiller l’honneur et la terre des villageois. Le projet est alors abandonné, la ligne ferroviaire a 

été déviée, ce qui ne tardera pas à couper du monde le village.        

«Je crois à l’écrivain comme pure conscience, probité intégrale, qui 

propose au miroir de son art une société à assumer ou à changer, qui 

interpelle son lecteur au nom des plus fondamentales exigences de l’humain : 

la liberté, la justice, l’amour…Je coirs à l’intellectuel comme éveilleur de 

                                                             
22

 Jean Déjeux, article paru dans  la revue Hommes  et migration, n°1122, mai 1989.   



31 
 

conscience, comme dépositaire des impératifs humains, comme guetteur 

vigilant prêt à dénoncer les dangers qui menacent la société». pensait Rachid 

Mimouni 
23

.   

                                                                                                

A partir du début des années 1990, Rachid Mimouni consacrera ses œuvres à la menace 

islamiste, d’abord dans un essai, De la Barbarie en général et de l’intégrisme en particulier 

(1992), puis dans un roman La Malédiction (1993). Menacé par les terroristes, il quitte 

l’Algérie pour s’exiler au Maroc vers la fin de l’année 1993, et meurt le 12 février 1995 à 

Paris.        

 

 

 

3.2 Tahar Djaout :  

Né en 1954 dans la commune d’Ain Chafaa (Tizi Ouzou), 

Tahar Djaout s’installe avec sa famille à Alger dans les années 

1960, où il fera ses études universitaires (licence en 

mathématiques 1974). Tahar Djaout fréquente alors le milieu 

intellectuel d’Alger, et commence à collaborer dans la presse 

(El Moudjahid de 1976-1979) puis de 1980 à 1984 il est chargé 

de la rubrique culturelle dans l’hebdomadaire Algérie-actualité, 

et se lie d’amitié avec un grand nombre d’artistes et 

d’écrivains. Il publie ses premières œuvres littéraires au milieu 

des années 1970, des recueils de poésie (Solstice barbelé ; L’Arche à vau-l’eau ; L’Oiseau 

minéral) ; des romans L’Exproprié (1976) ; Les Chercheurs d'os (1984) ; L’Invention du 

désert (1987) ; L’Exproprié (1991) ; Les Vigiles (1991) ; et des essais : Les Mots migrateurs, 

Une anthologie poétique algérienne (1984) ; Mouloud Mammeri, entretien avec Tahar Djaout 

(1987).                                                                                                                                  

Menacé de mort à plusieurs reprises, Tahar Djaout choisit de rester en Algérie, il fonde avec 

ses amis journalistes Arezki Metref et Abdelkrim Djaad, son propre hebdomadaire Ruptures 

dont le premier numéro est sorti en  janvier 1993. Cinq mois plus tard, le 26 mai 1993, Tahar 

                                                             
23

 Entretien dans Voix multiples, réalisé par Hafid Gafaïti.      

 



32 
 

Djaout est victime d’un attentat devant son domicile à Baïnem (Alger), il meurt une semaine 

après, le 2 juin à l’hôpital. Il est l’un des premiers intellectuels et journalistes victimes de la 

barbarie terroriste, son assassinat a d’ailleurs provoqué non seulement une onde de choc dans 

le milieu intellectuel en Algérie mais a poussé aussi des dizaines d’écrivains, de journalistes et 

d’universitaires à fuir le pays. L’écrivain Rachid Mimouni a dédié son roman La Malédiction 

à Tahar Djaout, dans l’épigraphe il écrit : «A la mémoire de mon ami l’écrivain Tahar Djaout, 

assassiné par un marchand de bonbons sur l’ordre d’un ancien tôlier.»  De son côté son ami 

l’écrivain Rabah Belamri pense : «Tahar est mort parce qu’il était un esprit libre et sa parole 

un chant de naissance face à la nuit des consciences.»     

Au début de la crise politique et sécuritaire que vit l’Algérie en ce début des années 1990, 

Tahar Djaout prononcera sa célèbre phrase :    

  « Le silence, c’est la mort, et toi, si tu te tais, 

tu meurs. Et si tu parles, tu meurs. Alors dis et 

meurs. » 

 

 

Extrait à analyser : Les Vigiles de Tahar Djaout (page 123/124) 

Mahfoudh se rend compte que certaines questions sont posées deux ou même trois fois : le 

questionneur se moque-t-il de lui ou cherchet-il à mettre en défaut sa mémoire et la véracité 

de ses dires ? A moins que l'ersatz de bûcheron ne soit tout simplement débile. Car Mahfoudh 

remarque que les questions qui reviennent sont celles où le risque de se  tromper est quasi 

nul. 

Mahfoudh a dû répondre en tout aux questions suivantes (certaines dénotent une science qu'il 

n'aurait jamais soupçonnée chez l'interrogateur) : 

Son nom. 

Sa date de naissance. 

Son adresse. 

Son niveau d'instruction. 

Ses activités durant la guerre d'indépendance. 

Sa nationalité est-elle une nationalité d'origine ou une nationalité acquise ? 

Connaît-il des personnes de l'opposition ? 

Combien de fois a-t-il été emprisonné et pour quels motifs ? 

Sa date de naissance. 



33 
 

Fume-t-il ? 

Boit-il de l'alcool ? 

A-t-il des penchants homosexuels ou pervers ? 

Ses activités durant la guerre d'indépendance. 

A-t-il lu et combien de fois la Constitution du pays ? 

Pense-t-il que la justice rendue dans le pays est irréprochable ? 

Sa nationalité est-elle une nationalité d'origine ou une nationalité acquise ? 

Le Prophète de Khalil Gibran est-il ou non un livre sacrilège ? 

Quel était le nom de son commandant de corps durant son service militaire ? 

Y a-t-il une différence entre un homme à femmes et un homme à principes ? 

A-t-il lu le Coran et/ou Le Capital ?  

Travaille-t-il bien dans un institut agronomique, y enseigne-t-il la sociologie rurale ? 

A-t-il eu deux ou trois enfants nés de sa liaison extraconjugale ? 

Combien de fois a-t-il été emprisonné et pour quels motifs ? 

Est-il vrai qu'interrogé sur les religions, Einstein accorda son suffrage à l'islam? 

Le Prophète de Khalil Gibran est-il ou non un livre sacrilège? (A cette question posée deux 

fois, Mahfoudh a pris le malin plaisir de répondre une fois par oui et une fois par non.) 

Ses activités durant la guerre d'indépendance. 

Combien de fois a-t-il tenté de soulever les citoyens contre le régime en place ? 

Combien de fois est-il sorti à l'étranger?  

Y a-t-il pris contact avec les ennemis du pays ? 

A-t-il déjà exercé l'espionnage et pour le compte de qui? 

Son adresse.  

Sa date de naissance. 

Son nom. 

L'interrogatoire terminé, l'homme à la carrure de bûcheron fait semblant d'ordonner puis de 

relire en diagonale les feuilles noircies. Il se lève sans interrompre sa lecture puis quitte la 

pièce…   

 

 

 

 

 



34 
 

4-Littérature algérienne de langue française : les années 1990 : Ecrire dans 

l’urgence, décrire l’horreur 
 

L’Algérie  a connu l’un des moments les plus sombres de son histoire durant les années 1990, 

le pays s’est déchiré dans une guerre civile qui a fait des milliers de morts. Un pays au bord 

du chaos : attentats, assassinats, répression et menaces, en plus d’une situation 

socioéconomique des plus précaires. Il faut dire que les événements d’octobre 1988 ont 

ébranlé profondément le pays, mais personne ne soupçonnait que le pays allait s’enfoncer 

dans une spirale de violence. Le rêve de voir une Algérie démocratique et libre s’est vite 

transformé en un cauchemar. Ecrivains, cinéastes, artistes et intellectuels d’une manière 

générale, ne pouvaient rester en marge de cette conjoncture difficile. 

Le terrorisme frappe aveuglement les civiles, les militaires, les intellectuels, les journalistes, 

et les écrivains. Les années 1993, 1994 et 1995, furent les plus sombres pour la littérature 

algérienne : le médecin et écrivain Laadi Flici assassiné dans son cabinet dans la Casbah 

(mars 1993) ; quelques semaines plus tard, le cycle meurtrier de l’assassinat des journalistes 

est inauguré lorsque Tahar Djaout est tué de trois balles devant son domicile (mai 1993); 

puis vint le tour de son ami le poète Youcef Sebti égorgé à Alger (décembre 1993) ; 

Abdelkader Alloula tué par balles à Oran (mars 1994) ; Azzedine Mejoubi comédien et 

directeur du TNA assassiné à Alger (1995).     

«L’intelligentsia, c’est l’intelligence vive d’un pays, et si jamais on arrive, soit à la détruire 

(physiquement parlant) soit à la faire fuir, je crois que ça sera la mort de ce pays» pensait 

Rachid Mimouni
24

.   

 

Quelques mois avant son assassinat, Tahar Djaout écrit dans le premier numéro de sa revue 

Ruptures
25

: «que l’Algérie vit la période des combats décisifs où chaque silence, chaque 

indifférence, chaque abdication, chaque pouce de terrain cédé peuvent s’avérer fatals. (…) 

Aucun populisme, aucun démocratisme aucun pseudo-humanisme, aucun calcul tortueux ne 

réussira à nous convaincre qu’une idéologie pourrie de totalitarisme, d’obscurantisme et 

d’exclusion peut s’avérer bénéfique et qu’elle vaut la peine d’être testée. C’est l’autre Algérie 

que nous défendrons quant à nous, l’Algérie de la générosité et de l’ouverture- mais aussi de 

l’intransigeance lorsque certaines valeurs sont mises à mal.»  

                                                             
24

 Déclaration prononcée dans une émission de la télévision de la Suisse en 1994.    
25

 Dans la chronique La Lettre de l’éditeur, janvier 1993. 



35 
 

 

L’écriture d’urgence : 

Le terme écriture d’urgence fait alors son apparition à la fin des années 1990, une littérature 

qui se fonde sur des fictions très réalistes afin de décrire toute forme de violence (attentats, 

assassinats, embuscades….). Des auteurs qui réitèrent leur engagement à lutter contre 

l’obscurantisme : Mohammed Dib : «Notre responsabilité est grande et décisive. Il s’agit 

pour nous d’œuvrer à préserver les intérêts d’un pays et la pérennité de l’état algérien (…) Il 

ne subsistera dans l’histoire que ce que les intellectuels créent comme œuvres pour les laisser 

aux générations à venir»  

Maïssa Bey : «Et puis, il a fallu qu’un jour, je ressente l’urgence de dire, de « porter la 

parole », comme on pourrait porter un flambeau. C’était une nécessité devant la menace de 

plus en plus précise de la confiscation de la parole»     

Mais cette appellation ne plait pas à tout le monde, des écrivains comme Yasmina Khadra 

pensent que :  «Qualifier la littérature algérienne des années 90 de «littérature d’urgence » 

relèverait beaucoup plus d’une option de Marketing que d’une approche objective. Je pense, 

au contraire qu’il s’agit là d’une forme d’engagement et de combat que l’esprit algérien a 

choisi comme espace d’expression à l’heure où son pays était devenu un enclos sinistré livré 

à la barbarie et à l’obscurantisme»
26

      

                                                             
26

 Entretien avec Rachid Mokhtari, paru dans La Graphie de l’horreur, essai sur la littérature algérienne (1990-2000), Editions Chihab 2002.   



36 
 

Des romans réalistes et bouleversants ayant connus un grand succès comme ceux de Rachid 

Mimouni La Malédiction (1993) ; Rachid Boudjedra avec Timimoune (1994) et  La Vie à 

l’endroit (1997) ; Assia Djebar avec Le Blanc de l’Algérie (1996) ; Yasmina Khadra 

l’Automne des Chimères (1998) et A Quoi rêvent les loups (1999) ; de Mohammed Dib Si 

Diable veut (1998) ; de Maissa Bey avec Au commencement était la mer (1996) ; de Aziz 

Chouaki l’Etoile d’Alger (1998) ; Boualem Sansal Le Serment des Barbares (1999).   

On se focalise aussi sur le profil des «tueurs» ou des «terroristes», des personnages présentés 

comme de jeunes marginalisés qui basculent du jour au lendemain dan l’intégrisme : à 

l’exemple de Nafa dans A Quoi rêvent les loups de Yasmina Khadra un terroriste dont le 

rêve était pourtant de devenir acteur au cinéma ; ou du personnage Moussa dans l’Etoile 

d’Alger de Aziz Chouaki, un musicien désespéré et trahi qui choisit la voie du terrorisme.      

«En ma qualité d’écrivain, je me plie à cette dynamique sans laquelle mon écrit perdrait en 

plausibilité. Pour ce faire, c’est ma mémoire et non mon imaginaire qui entre en action. Il 

s’agit d’abord d’un travail de reconstitution. Les souvenirs, les détails qui m’ont frappé, les 

particularités qui rendent compte tout de suite des repères qui constituent, en même temps, les 

balises au-delà desquelles la dérive romanesque est inévitable, l’ensemble de ces facteurs me 

sensibilise, me rend attentif, voire scrupuleux vis-à-vis des caractéristiques en question.» 

explique Yasmina Khadra à propos de son roman l’Automne des Chimères
27

.       

La littérature algérienne a payé le prix fort de son engagement contre l’intégrisme, de 

nombreux écrivains, intellectuels et universitaires vont s’exiler en Europe, en Amérique ou 

dans le monde arabe, fuyant un pays en guerre. On citera les noms de Rachid Mimouni, 

Rachid Boudjedra, Arezki Metref, Aissa Khelladi, Aziz Chouaki, Abdelkader Djemaï, et 

tant d’autres.      

Et c’est surtout à partir de la France, que ces écrivains désormais exilés vont tenter de faire 

entendre leur voix pour combattre l’intégrisme. En 1994, Aissa Khelladi, lui-même exilé, 

fonde Marsa-Editions et sa collection Revue-collection Algérie Littérature, une revue qui a eu 

le mérite de faire connaitre et de publier des poètes, des écrivains ou des peintres, à travers la 

publication d’œuvres souvent inédites.     

D’autres écrivains par contre, ont choisi de rester et de braver le danger malgré les menaces et 

les risques encourus, c’était le cas de Yasmina Khadra –de son vrai nom Mohamed 

                                                             
27 Au journal Libération 9 juillet 1998.  



37 
 

Moulessehoule- qui parle dans cet entretien
28

 de son roman polar L'Automne des chimères :  

«  Je n'ai pas quitté mon pays depuis une décennie. Ce que je constate tous les jours, de mes 

propres yeux (le sont-ils encore d'ailleurs?), est tel que je ne peux que m'incliner devant les 

sacrifices consentis par la police et l'armée algériennes. Pour comprendre notre crise, il faut 

la vivre, ne pas la perdre de vue une seule seconde. C'est ce que je fais.» 

D’autre part et afin d’exprimer leur colère et leur indignation face à violence et à la montée de 

l’extrémisme, des écrivains avaient choisi de s’exprimer par le biais des essais ou des 

pamphlets politiques comme l’a fait Rachid Boudjedra avec Fis de la haine (1992), et 

Rachid Mimouni De la barbarie en générale, et de l’intégrisme en particulier (1993).     

 

Yasmina Khadra :  

La littérature algérienne de langue française compte dans ses rangs des écrivains au parcours 

fascinant et truffé d’obstacles. C’est le cas de l’écrivain Yasmina Khadra, de son vrai nom,   

Mohammed Moulessehoul. Le natif de Kenadsa (wilaya de Bechar) a fait une longue carrière 

militaire qui a commencé à l’âge de 9 ans (école des cadets), qui ne se termine qu’à la fin des 

années 1990.  

Après avoir écrit sous son vrai nom quelques 

romans et des recueils de nouvelles durant les 

années 1980, il est devenu difficile pour 

Mohammed Moulessehoul d’éviter la censure 

de sa hiérarchie, c’est pourquoi il optera pour 

le pseudonyme de Yasmina Khadra (prénom 

de sa femme) pour publier ses œuvres. C’est 

notamment le cas de Morituri, qui le révèlera 

au public français.  

Durant les années 1990 et en ces temps de guerre contre le terrorisme, Yasmina Khadra est au 

cœur de l’action dans différents maquis. Et c’est aussi un écrivain de son époque, qui va 

s’illustrer en publiant à partir de 1997 plusieurs romans consacrés au terrorisme en Algérie : 

Morituri (1997), L'Automne des chimères (1998), Double blanc (1998), À quoi rêvent les 

loups(1999), Les Agneaux du Seigneur (1998). Le succès est phénoménal tant en Algérie 

qu’en France, le public découvre une plume talentueuse et incisive à la fois, et son vrai nom 

est révélé officiellement à l’occasion de la sortie de son roman autobiographique l’Ecrivain 

(2000)  

Ecrivain infatigable, Yasmina Khadra s’exile au Mexique puis en France. Ses œuvres se 

tournent de plus en plus vers l’universalité : d’abord avec Les Hirondelles de Kaboul (2002) 

sur la guerre en Afghanistan, puis l’Attentat (2005) sur le conflit palestinien, Les Sirènes de 

                                                             
28

 Ibid 



38 
 

Bagdad (2006), La Dernière Nuit du Raïs (2015) sur la dernière nuit de  Mouammar Khadafi ;  

Khalil (2018) sur les attentats de Paris en 2015.    

Ses romans sont traduits dans plusieurs langues, et certains sont adaptés au cinéma, en bd ou 

au théâtre :   Ce que le jour doit à la nuit, l’Attentat, Morituri…. 

 

Extrait à analyser : A Quoi rêvent les loups ?
29

 de Yasmina Khadra 

Le lendemain, sans m’en rendre compte, j’allai le trouver dans son cabinet que masquait une 

tenture, à côté du minbar. Il m’accueillit avec déférence, me déclara qu’il était ravi, que la Foi 

partagée valait toutes les ascèses du monde. Avant de me donner la parole, il tint à me mettre 

à l’aise. Il me récita des hadiths certifiés, me raconta l’histoire de Job et m’expliqua que la 

douleur n’était une souffrance que pour les impies. Ensuite, il me récita la sourate Er-

Rahmane. Sa voix chantante m’envoûta. J’aurais souhaité qu’elle ne s’arrêtât jamais. L’imam 

Younes avait les larmes aux yeux lorsqu’il se décida enfin à écouter mes confidences. Pas une 

seconde son visage séraphique ne trahit un sentiment.  

– C’était ce qui pouvait t’arriver de mieux, frère Nafa, dit-il à la fin de mon récit. La majorité 

de mes ouailles n’ont pas eu ta chance. Elles sont là parce que leurs parents étaient là, avant. 

Elles sont nées musulmanes et ne font que perpétuer la tradition. Toi, tu es parti chercher 

autre chose sous d’autres cieux. Tu avais des rêves, des ambitions. Tu avais faim de la vie. Et 

Dieu t’a conduit là où tu voulais arriver. Pour t’éclairer. Tu as connu le faste, le pouvoir, la 

fatuité. Maintenant, tu sais que ces extravagances, cette ostentation tapageuse ne s’évertuent 

qu’à camoufler la laideur des vanités, la misère morale de ceux qui refusent d’admettre qu’un 

bien mal acquis ne profite jamais. Maintenant, tu sais ce qui est juste, et ce qui ne l’est pas. 

Car la pauvreté ne consiste pas à manquer d’argent, mais de repères. Tu as été chez les 

grosses fortunes. Ce sont des gens immondes, sans pitié et sans scrupules. Ils s’invitent pour 

ne pas se perdre des yeux, se détestent cordialement. Un peu comme les loups, ils opèrent en 

groupes pour se donner de l’entrain, et n’hésitent pas un instant à dévorer cru un congénère 

qui trébuche. Derrière les façades imposantes de leurs palais et leurs accolades hypocrites, il 

n’y a que du vent. Tu dois rendre grâce au Seigneur pour cette expérience inestimable. Tu as 

été aux portes de l’enfer, et tu n’y es pas tombé. Au contraire, tu as pris conscience de la 

Vérité, celle qui te permet de te regarder dans une glace sans te retourner, ni te détourner, qui 

t’aide à t’assumer dans l’adversité. Tu as été ressuscité, Nafa mon frère. Te rends-tu compte 

de ta chance ? On s’égare toujours lorsqu’on cherche ailleurs ce qui est à portée de la main. 

                                                             
29 Yasmina Khadra, À quoi rêvent les loups, Paris, Julliard, 1999. 



39 
 

Aujourd’hui, tu as compris. Tu sais où est ta place. Ce n’est pas la mort d’une petite écervelée 

qui te chagrine. Quelque part, elle l’a mérité. Tu es malheureux parce que ton pays t’indigne. 

Tout en lui te désespère. Tu refuses d’être ce qu’on veut que tu sois, l’ombre de toi-même, 

pécheur malgré toi. Comme tous les jeunes de ce pays, tu as été séduit et abandonné. Mais tu 

n’es plus seul désormais. Tu as des repères, et des millions de raisons d’espérer. Lorsqu’il n’y 

aura plus rien dans le monde, lorsque la Terre ne sera que poussière, demeurera alors la face 

d’Allah. Et au jour dernier, il te sera demandé, sans complaisance aucune : « Qu’as-tu fait de 

ta vie, Nafa Walid ? » Ta réponse, c’est à partir d’aujourd’hui qu’il faut la préparer. Car il est 

encore temps. Tu tiens vraiment à faire quelque chose de ta vie, frère Nafa ? À la bonne 

heure. Tu voulais être acteur, décrocher les rôles qui te projetteraient au firmament. Eh bien, 

je te les accorde : je te propose le ciel pour écran, et Dieu pour spectateur. Montre donc 

l’étendue de ton talent. Je ne sais toujours pas ce qu’il m’était exactement arrivé, ce jour-là. 

J’ai quitté la mosquée et j’ai flâné dans la Casbah comme jamais je ne l’avais fait auparavant. 

Puis je suis monté sur la colline…. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

5-Littérature algérienne des années 2000/2010 : le temps du renouveau 

 

Afin de pouvoir s’affirmer et affirmer sa spécificité, toute littérature est condamnée à se 

renouveler et à s’adapter aux mutations sociales et culturelles de son temps. La littérature 

algérienne de langue française n’est pas en reste en ce début du 21è siècle marqué par le 

progrès technologique et la diversité des formes artistiques. Une littérature qui s’ouvre tant 

bien que mal à la modernité même si le temps des témoignages et de la dénonciation n’est pas 

tout à fait  terminé. L’écrivain algérien du 21è siècle est un créateur de son époque, à 

l’imagination fertile qui ne conçoit pas l’emploi de la langue française comme une contrainte 

(il assume ce choix alors qu’il aurait pu écrire en langue arabe), et se nourrit de sa société, des 

mythes et des légendes ayant marqués l’imaginaire collectif algérien. Il ne renonce en rien en 

sa vocation première qui est celle de dénoncer les entraves d’une société aliénée, ceci-dit, et 

du point de vue esthétique les œuvres romanesques offrent une description réaliste en 

dégageant des perspectives plus symboliques, et surtout plus poétiques.  

La décennie noire continue d’alimenter les débats et d’inspirer les auteurs tels que Salim 

Bachi dans Le Chien d’Ulysse (2001) ; Slimane Ait Sidhoum avec Les Trois doigts de la 

main (2002) Rachid Boudjedra avec Les Funérailles (2003) ; Maïssa Bey Puisque mon 



41 
 

cœur est mort (2010) ; ou plus récemment encore Adlène Méddi avec son roman 1994 publié 

en 2017.  

Mais le roman algérien sort du réalisme pur pour se consacrer à des sujets résolument plus 

intimistes explorant l’être et son imaginaire, et questionnant le passé et l’Histoire du pays. 

Des sujets dits « sensibles »sur la Guerre de libération sont alors abordés, comme chez 

Anouar Benmalek qui parle dans son roman Le Rapt du massacre de Malouza : «…je ne 

parle pas seulement de l’Algérie des années récentes du terrorisme et des massacres de 

villages entiers, de la négation des droits de l’homme par l’armée nationale et les services de 

sécurité, ni des agissements de l’armée coloniale qui, depuis la conquête de 1830 jusqu’au 

dernier jour d’occupation en 1962, a usé largement des moyens les plus ignobles : torture, 

assassinats, camps de regroupements où les gens crevaient de faim, au sens littéral du terme, 

etc. Je parle aussi de notre propre guerre de libération. Malgré la grandeur du combat des 

nôtres pour l’indépendance du pays, il y a eu des événements abominables qu’il ne faut pas 

occulter et qu’un écrivain se doit de raconter» explique Anouar Benmalek
30

            

Autre tendance apparue en ces années 2000 que celle de «l’écriture», les contours et les codes  

traditionnels du roman sont bousculés pour laisser place à une création plus libre, plus 

fragmentée et plus éclatée. «L’écriture pour moi est une entreprise de reconstruction de 

soi» reconnait l’écrivain Slimane Aït Sidhoum. Dans leurs romans El-Mahdi Acherchour, 

Mourad Djebal, Djamel Mati, Habib Ayyoub, Mustapha Benfodil, ou Kamel Daoud se 

nourrissent également des écrits de Kateb Yacine, de Rachid Boudjedra, de Habib 

Tenggour, ou Tahar Djaout ; ils brouillent les repères et bouleversent le genre 

romanesque en incluant de la poésie, du théâtre, des flash-backs, de longs soliloques, la mise 

en abîme…etc.  

Et si l’humour est  présent dans cette littérature, chez Chaouki Amari Le Faiseur de trous 

(2007), ou chez Habib Ayyoub Le Remonteur de l’horloge  (2012),  il n’en demeure pas 

moins que les écrivains continuent à décrire les réalités sociales dans cette époque de 

l’accumulation des frustrations et des déceptions, de l‘effondrement des valeurs tels que 

l’imagine Boualem Sansal en critiquant la bureaucratie et la corruption dans Dis-moi le 

Paradis (2003) ; ou Kamel Daoud dans Ô Pharaon  (2004) un récit qui raconte le 

désenchantement et les déceptions de l’Algérie des années 1990 et 2000.  

                                                             
30 Dans Vivre pour écrire, Anouar Benmalek Entretien avec Youcef Merahi, Ed Sedia, 2006. P.65.  



42 
 

« ….les thèmes sociaux développés, comme le chômage, l’exil, l’amour, l’identité, le suicide, rendent 

compte des préoccupations majeures du roman algérien de ces années 2000. Les personnages qui en 

sont marqués, sont jeunes. Ils n’ont pas de passé sur lequel ils pourraient s’appuyer, s’y illusionner. 

Ils ont un présent et pas un futur, même pas immédiat.»
31

 note Rachid Mokhtari    

5.1 L’essor de l’édition   

Cette époque est caractérisée par un foisonnement des œuvres et des formes (poésie, 

théâtre…), de nouveaux noms ont fait leur apparition grâce notamment à l’émergence  des 

maisons d’édition.  

Le secteur de l’édition connait un développement sans précédent, tandis que certaines maisons 

d’éditions prospèrent telles que l’ANEP, Casbah Editions (créées en 1995), Chihab 

Editions (1989), ou Média-Plus (1991) ; d’autres voient le jour au cours des années 2000 à 

l’image des éditions APIC (fondées 2003) qui publient de jeunes auteurs Sarah Haïdar, ou 

Akram El Kebir, des poètes tels que Youcef Merahi ou Habib Tangour, l’écrivain franco-

algérien Akli Tadjer. Autres exemples avec les éditions Sédia (Anouar Benmalek, Malika 

Mokeddem, Yasmina Khadra), Dalimen (2001), ou encore Koukou (2009).  

Lancées en 2000 par le couple Selma Hellal et Sofiane Hadjad (lui-même écrivain), les 

éditions Barzakh reflètent à elles seules ce dynamisme remarquable des années 2000, une 

maison d’éditions porteuse d’une vision qui encourage à la fois les jeunes auteurs souvent 

méconnus tels Adlène Meddi, Samir Toumi, Kamel Daoud,  El Mahdi Acherchour, Kaouther 

Adimi, Mourad Djebel, Mustapha Benfodil, Chawki Amari, et Habib Ayyoub ; et publie aussi 

des écrivains de renommée comme Rachid Boudjedra, Maïssa Bey, Mohammed Dib, Salim 

Bachi, Assia Djebar, et Noureddine Saadi. Avec un catalogue qui compte plus de 150 livres  

comprenant des romans, des essais, des recueils de nouvelles ou de poésie, les éditions 

Barzakh ont reçu en 2010 le prix de la Fondation Claus des Pays-Bas pour la culture, prix 

remis par la Reine des Pays-Bas.      

«Avec l’ouverture économique et politique, en 1988, on a assisté à l’émergence de nouvelles 

maisons d’édition dans le secteur privé, qui comprenaient une vingtaine d’éditeurs jusqu’au 

début des années 2000, où le ministère de la Culture a mis en place des programmes d’aide à 

la publication, qui accompagnaient surtout l’organisation de grands événements culturels… 

Ces différentes manifestations, ont permis une prolifération des maisons d’édition, qui ont 

                                                             
31

 Rachid Mokhtari, Le Nouveau souffle du roman algérien. Essai sur la littérature des années 2000. Chihab 
Editions .2006.  



43 
 

dépassé, certaines années, 650 éditeurs enregistrés au service du dépôt légal de la 

Bibliothèque nationale d’Algérie. Actuellement, on compte environ 200 maisons d’édition 

actives.  

Durant ces années, le livre est entré dans une phase dynamique, avec la création de plusieurs 

festivals nationaux et internationaux.» reconnait Azzedine Guerfi, directeur des Editions 

Chihab, lors de la rencontre littéraire algéro-coréenne qui a eu lieu le 19 mars 2018 à Alger. 

32
  

5.2 Une littérature Monde   

Mais c’est surtout à l’étranger que cette littérature se fait connaitre, les textes ne traitent plus 

de l’Algérie mais vont s’emparer de thèmes universels, explorer d’autres horizons et d’autres 

«urgences» : le terrorisme international avec Salim Bachi dans Tuez-les tous (2006) et Moi, 

Khaled Kelkal (2012), ou encore Boualem Sansal avec 2084 (2015) ;  les conflits au Moyen 

Orient avec la trilogie de Yasmina Khadra l’Attentat  (2005); Les Hirondelles de Kaboul 

(2002)  et Les Sirènes de Bagdad  (2006) ; la Deuxième Guerre Mondiale Anouar 

Benmalek
33

 Fils de Shéol (2015). Des auteurs choisissent aussi de consacrer des œuvres 

biographiques sur des personnalités historiques : La Dernière nuit du Raïs (2015) de 

Yasmina Khadra  aborde la dernière nuit du leader libyen Mouammar Kadhafi avant sa 

mort ; tout comme Salim Bachi  qui publie en 2013 un étonnant roman intitulé Le Dernier été 

d’un jeune homme sur le voyage d’Albert Camus au Brésil en 1949, un Camus fatigué et 

malade, mais nostalgique de son enfance passée à Alger ; enfin, Kamel Daoud et Kaouthar 

Adimi surprennent le monde littéraire en France et en Algérie et obtiennent plusieurs prix 

littéraires, le premier pour son roman Meursault Contre-Enquête (2013) dans lequel il 

réhabilite le personnage de « l’Arabe » de l’œuvre d’Albert Camus, l’Etranger, tandis 

qu’Adimi avec son roman Nos Richesses (2017) retrace la vie du libraire et éditeur Edmond 

Charlot.           

La littérature algérienne du 21è siècle qui, à l’épreuve de la mondialisation, se distingue par 

une production littéraire prolifique, soucieuse d’appartenir à son époque. Une littérature qui se 

place encore sous le signe de l’urgence, de la dénonciation et de la description des maux qui 

rongent la société.   

                                                             
32 https://www.vitaminedz.org/reflexion-edition-algerienne-et-partenariat/Articles_28848_6313703_0_1.html 
33 Dans son entretien avec Youcef Merahi, Anouar Benmalek défend d’ailleurs les thèmes universels abordés 
dans ses romans en déclarant : «je suis algérien et écrivain et non écrivain-algérien en un seul mot entendu 
dans le sens où une certaine fatalité génétique et géographique aurait dû me dicter ethniquement mes thèmes 
et mon travail d’écrivain. C’est, à mon sens, le pire qui puisse arriver à un écrivain : être enfermé dans sa 
communauté, être privé de l’expérience des autres.»        



44 
 

Bibliographie :  
 

- Achour Christiane, Anthologie de la littérature algérienne de langue française.  Histoire 

littéraire et anthologie (1834-1987), Paris/Bordas, Alger/Entreprise Nationale de Presse, 1990 

- Audision Gabriel. Jeunesse de la Méditerranée, Gallimard, 1935 

- Déjeux Jean. La littérature maghrébine d’expression française. Paris, PUF, 1992.  

- Déjeux Jean, La littérature algérienne contemporaine. PUF, 1975. 

- Déjeux Jean, article paru dans  la revue Hommes  et migration, n°1122, mai 1989.   

- Djaout Tahar, Les Mots migrateurs, Une anthologie poétique algérienne,  Office des 

Publications Universitaires (OPU), Alger, 1984. 

- Djaout Tahar, Les Vigiles, Éditions du Seuil, Paris, 1991. 

- Dib Mohammed, La Grande Maison, Paris, Le Seuil, 1952. 

- Gafaïti Hafid, Introduction à l'édition algérienne de Tombéza de Rachid Mimouni. Paru dans 

Tombéza, Alger, Laphomic, 1986. 

- Khadra Yasmina, À quoi rêvent les loups, Paris, Julliard, 1999. 

Lansari, Ahmed Conditions socio-historiques et émergence de la littérature algérienne, 

Alger, OPU, 1986. p.35  

- Memmi Albert,  Anthologie des écrivains maghrebins d’expression française. Paris, 

Présence africaine, 1964.  

- Merahi Youcef, Vivre pour écrire, Anouar Benmalek, Ed Sedia, 2006.  

- Mimouni Rachid, Le Fleuve détourné, Stock, Paris,1982.  

- Mimouni Rachid, Tombéza, Stock, Paris,1984 

- Mokhtari Rachid, Le Nouveau souffle du roman algérien. Essai sur la littérature des années 

2000. Chihab Editions .2006.  

- Mokhtari Rachid, La Graphie de l’horreur, essai sur la littérature algérienne (1990-2000), 

Editions Chihab 2002 



45 
 

- Sebti Youcef, l 'Enfer et la folie (daté septembre 1962-octobre 1966), SNED, Alger, 1981. 

- Sénac Jean, in Le Monde, L’Algérie d’une libération à l’autre, août 1973.  

- Sénac Jean, Anthologie de la nouvelle poésie algérienne. Paris, Poésie 1, n
o
 14, Librairie 

Saint-Germain-des-Prés, 1971.   

- Serreau Jean-Marie, Le Poète comme un boxeur, Seuil, Paris, 1994. 

- Yacine Kateb, Nedjma, Paris, Éditions du Seuil, 1956. 

 

Revues et presse électronique :   

 

-El Moudjahid, 1963.  

-Révolution Africaine 1963.  

-Ruptures, janvier 1993. 

-Libération 9 juillet 1998.  

-https://www.vitaminedz.org/reflexion-edition-algerienne-et- 

partenariat/Articles_28848_6313703_0_1.html 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://fr.wikipedia.org/wiki/1971
https://www.vitaminedz.org/reflexion-edition-algerienne-et-


46 
 

Table des matières  
Présentation générale du cours ..........................................................................................................1 

1-Informations sur le cours .............................................................................................................2 

2-Présentation du cours : ................................................................................................................2 

3-Le Contenu :.................................................................................................................................3 

4-Prérequis : ...................................................................................................................................4 

5-Visée d’apprentissage : ................................................................................................................4 

6-Modalités d’évaluation des apprentissages ..................................................................................4 

7-Activités d’enseignement-apprentissage ......................................................................................4 

CHAPITRE 1 : Cas de la littérature Algérienne ..................................................................................5 

1-Naissance d’une littérature ..........................................................................................................5 

2-Les contextes d’émergence de la littérature algérienne ...............................................................7 

2.1 Voyageurs et exotisme ..........................................................................................................7 

2.2 Le courant Algérianiste ..........................................................................................................7 

2.3 L’Ecole d’Alger (1935-1950) ...................................................................................................8 

Analyse .......................................................................................................................................9 

Texte 1 : Noces d’Albert Camus ...................................................................................................9 

Extrait 2 : Sang des races de Louis Bertrand  : ............................................................................ 10 

3-La littérature algérienne des années 1950. ................................................................................. 11 

3.1 Contexte politique et social ................................................................................................. 11 

3.2 Littérature et engagement ................................................................................................... 12 

3.3 Littérature algérienne des années 1950.  (Seconde Partie) : .................................................... 13 

3.4 Kateb Yacine ........................................................................................................................ 13 

Nedjma : le roman de l’Algérie .................................................................................................. 14 

Extrait à analyser : Nedjma de Kateb Yacine .............................................................................. 15 

3.5 Mohammed Dib .................................................................................................................. 17 

Extrait à analyser La Grande Maison, Mohammed Dib .............................................................. 19 

CHAPITRE 2 : L’Après-indépendance : ............................................................................................... 20 

1-Littérature algérienne des années 1960/1970 ............................................................................ 20 

4.1 Rachid Boudjedra ................................................................................................................ 23 

2-La littérature algérienne des années 1960-1970 (deuxième partie) : l’insurrection poétique ! .... 26 

3-Littérature algérienne de langue française des années 1980 ...................................................... 28 

3.1 Rachid Mimouni .................................................................................................................. 30 

3.2 Tahar Djaout ....................................................................................................................... 31 



47 
 

Extrait à analyser : Les Vigiles de Tahar Djaout (page 123/124) .................................................. 32 

4-Littérature algérienne de langue française : les années 1990 : Ecrire dans l’urgence, décrire 

l’horreur ....................................................................................................................................... 34 

L’écriture d’urgence : ................................................................................................................ 35 

Yasmina Khadra : ....................................................................................................................... 37 

Extrait à analyser : A Quoi rêvent les loups ? de Yasmina Khadra.............................................. 38 

5-Littérature algérienne des années 2000/2010 : le temps du renouveau ..................................... 40 

5.1 L’essor de l’édition .............................................................................................................. 42 

5.2 Une littérature Monde ........................................................................................................ 43 

Bibliographie : ............................................................................................................................... 44 

 

 

 

 

 

 


