Littératures de la Langue d’Etude

*ﬁ‘”?ﬂ'@‘

Q
xw,
7
{C

Py

L\

Polycopié présenté par Kais Benachour, maitre de conférences “‘B”’.
Université Les Fréres Mentouri. Constantine.

Faculté des Lettres et des langues

Département Lettres et langue francaise



Présentation générale du cours

1-Informations sur le cours
Université Les Freres Mentouri. Constantine.

Faculté des Lettres et des Langues

Département de Lettes et Langue Francaise

Public cible : 2é année licence

Intitulé du cours : Littérature de la langue étrangere LLE

Crédit:06
Coefficient:03
Durée : 30 semaines

Enseignant : Dr. Kais Benachour

2-Présentation du cours :
La littérature algérienne de langue francaise est considérée aujourd’hui

comme |‘'une des plus prolifiques et des plus intéressantes sur le plan de
la recherche scientifique. Les auteurs algériens contemporains tels que
Boualem Sensal, Salim Bachi, Yasmina Khadra, Assia Djebar ou Kamel
Daoud, sont connus et reconnus par la critique littéraire comme des
écrivains majeurs de notre ére, au méme titre des chercheurs
universitaires de plusieurs pays qui leur ont consacrés de nombreux

travaux de recherche.

La littérature algérienne est née dans le contexte de la colonisation tout

comme les autres littératures francophones.

Ce cours vise a enrichir les connaissances générales des étudiants sur la
littérature algérienne de langue francaise, ses tendances et les spécificités

de chaque période, en s'appuyant sur une sélection de textes des grands



auteurs algériens tels que Kateb Yacine, Mouloud Feraoun, Rachid

Boudjedra, Assia Djebar, et Rachid Mimouni.

3-Le Contenu:

Les apprenants étudieront les tendances littéraires algériennes et les
spécificités de chaque période de cette jeune littérature (du début du 20e
siecle jusqu'aux années 2000). Le cours est scindé en trois chapitres, car
avant d’arriver a la littérature algérienne, il faut d’abord expliquer a
I’étudiant de deuxieme année LMD la signification de la francophonie
culturelle ou littéraire, lui rappeler certaines connaissances acquises en
premiere année (définition de la littérature, du récit, du genre...) pour
ensuite évoquer la littérature algérienne. Plusieurs activités sont
proposées tout au long de I'année comme les exposées oraux, les débats
et les comptes rendus de textes étudiés. Les apprenants sont appelés a
choisir une ceuvre (roman, recueille de nouvelles ou de poemes) d'un
écrivain algérien, pour y présenter ensuite un compte-rendu ou une fiche
de lecture.

Le plan détaillé du cours est comme suit :

La Littérature algérienne d’avant 1945 : présenter la littérature de la premiére moitié du 20e
siecle, une littérature souvent méconnue du public et des étudiants. Il est question d’évoquer les
caractéristiques de cette littérature et les textes de Mohammed Ben Si Ahmed Bencherif ou Chukri
Khodja.

La littérature des années 1950 : |'objectif est d’expliquer I'engagement de cette fameuse
génération des années 1950, et d’étudier les textes de Mohammed Dib, Mouloud Feraoun, Mouloud
Mammeri, Kateb Yacine, et Malek Haddad.

La littérature des années 1960-1970 : |a littérature algérienne a connu une autre forme
d’engagement des auteurs algériens, de Rachid Boudjedra a Mourad Bourboune ou Nabil Farés.

La littérature des années 1980 : dans cette partie du cours, les apprenants auront une idée sur
la littérature des migrations (littérature beur notamment) ainsi que des auteurs qui ont marqué
I’épogque comme Tahar Djaout et Rachid Mimouni.

La littérature des années 1990 : écrire |'urgence, écrire le terrorisme et la décennie noire, les
auteurs algériens ne se sont pas tus, bien au contraire une formidable et courageuse génération
d’auteurs (Yasmina Khadra, Aziz Chouaki...) a continué a produire des textes.

La littérature des années 2000 : étudier les textes contemporains édités en Algérie, en France
ou au Canada, plusieurs thématiques sont évoquées par les auteurs : guerre d’Algérie, décennie
noire, quéte de soi, exil....



4-Prérequis :

Ce cours s'adresse aux étudiants de deuxieme année de licence du
département de Lettre et langue francaise (LMD), ayant suivis une
initiation aux textes littéraires en premiére année. Ils doivent ainsi avoir
une bonne connaissance de I'Histoire de I'Algérie ainsi que certaines

notions littéraires.

5-Visée d’apprentissage :

A terme, |'objectif de ce cours vise a donner la possibilité aux étudiants
d'élargir leurs connaissances en vue de poursuivre des études supérieures
en littérature (Master, Doctorat). Les étudiants seront capables de
distingués chaque période littéraire, identifier et connaitre les grands

auteurs algériens.

6-Modalités d’évaluation des apprentissages
L'évaluation du module est continue, la note finale de chaque semestre

est calculée selon celle obtenue lors de I'examen (50%) plus la note des
travaux dirigés (50%). L'épreuve de l'examen semestriel comporte des
questions directes concernant les cours, |'étudiant doit répondre
succinctement aux questions posées. Les notes des travaux dirigées sont

organisées sous forme de quatre interrogations écrites par semestre.

7-Activités d’enseignement-apprentissage
Divers documents (textes) sont employés : des bribes de textes, des

citations, des poemes, des nouvelles et des extraits de romans. Des
supports audiovisuels sont également mis a la disposition des étudiants,
comme des interviews ou des documentaires sur la vie des écrivains. En
outre, les apprenants sont dans l'obligation de choisir une ceuvre (roman,
recueille de nouvelles ou de poemes) d'un écrivain algérien, pour vy

présenter ensuite un compte-rendu ou une fiche de lecture.



CHAPITRE 1 : Cas de la littérature Algérienne

1-Naissance d’une littérature
En 1891 parait la nouvelle « La Vengeance du Cheikh » de Si M’Hamed Ben Rahal publiée

dans une revue littéraire algérienne et tunisienne, elle est considérée par les critiques et les
spécialistes de la littérature algérienne comme le premier texte littéraire algérien écrit en
langue frangaise. Ben Rahal quitte ses fonctions au sein de ’administration frangaise pour se
consacrer a la cause du peuple algérien. Il ne cessera de dénoncer les abus de 1’administration
coloniale et de revendiquer plusieurs droits a la population algérienne : acces a 1’éducation,
plus de liberté, une représentativité au Parlement frangais et méme de réclamer I’abrogation
du service militaire pour les jeunes Algériens. En 1921, il voyage en France pour demander
I’abolition du régime de I’indigénat. En ce début du 20¢ siccle, d’autres écrivains, par contre,
n’hésitent pas a appuyer le principe de ’assimilation culturelle et linguistique tel qu’appliqué
aux algeriens, comme Ismaél Hamet dans son livre, Musulmans francais du nord de I’ Afrique,
qui fait I’¢loge de la langue frangaise et d’affirmer ouvertement la position d’infériorité de la
langue arabe. Autre exemple avec I’écrivain Abdelkader Hadj Hamou qui veut concilier
I’islam et le colonisateur, il témoigne de ce soutien indéfectible a la politique de
I’assimilation dans son roman Zohra, la femme du mineur publié en 1925. Hadj Hamou a été

vice-président de 1’association des écrivains algériens (courant algérianiste).

Mais les défenseurs de la cause de I’Algérie frangaise parmi les écrivains et intellectuels
algériens de 1’époque sont peu nombreux. Durant cette période de 1’entre-deux guerres, les
écrivains font face a une conjoncture délicate marquée par la crise économique de 1929, et
surtout par la célébration du centenaire de la colonisation francaise en 1930. De plus,
plusieurs d’entre eux se heurtent au refus des maisons d’éditions a les faire publier alors que
les Algériens sont de plus en plus nombreux a maitriser la langue francaise. Ce contexte
défavorable n’empéche pas cette jeune littérature a se faire connaitre, en méme temps que
prend forme le nationalisme algérien durant les années 1920/1930 avec les figures de I’Emir

Khaled, Farhat Abbes et Messali Hadj.

C’est en 1920 que fut publié le premier roman de langue francaise, et il est signé de
Mohammed Ben Si Ahmed Bencherif : Ahmed ben Mostapha, Goumier. L’auteur qui est un
militaire gradé et qui a pris part a plusieurs guerres, a construit le récit a partir de son propre
vécu (campagne militaire du Maroc, Premi¢re Guerre Mondiale...) pour décrire le mode de
vie et les traditions de I’Algérie, sans omettre de critiquer les principes de la colonisation et
meéme a réclamer plus d’égalité et de justice aux Algériens.

5



Chukri Khodja, ce diplémé des Médersas, est en total désaccord avec la politique de
’assimilation, une prise de position qu’il assumera dans un premier roman paru en 1928,
« Mamoun, [’ébauche d’un idéal» dans lequel le personnage principal le jeune Mamoun est
envoyé par sa famille a Alger pour poursuivre ses études, et découvre les perversions d’un
systéme et d’un mode de vie occidental opposé a ses origines. Il retourne ensuite aupres des
siens et meurt d’'une maladie. Chukri Khodja critique ouvertement 1’assimilation et va méme
plus loin en publiant une année plus tard un roman qui a marqué cette époque «El Euldj,
captif des barbaresquesy. Le récit est celui d’un frangais au nom de Bernad Ladieux, qui fut
prisonnier du temps de I’Algérie des corsaires, quelques temps apres il accepte de se
soumettre aux exigences des Algériens pour retrouver sa liberté: renier ses origines
francaises, se convertir a I’islam, €épouser une algérienne, et enfin étre au service de
I’administration. Cette assimilation déguisée va pourtant prendre fin lorsque des années plus
tard, il finit par abandonner sa religion (I’islam) et de mourir dans la douleur. Chukri Khodja

emploie une ingénieuse subtilité pour dire que I’assimilation est impossible.

Cette premiere génération d’écrivains algériens francophones défend, malgré les critiques
portees a son encontre (une esthétique dépouillée, une écriture rudimentaire...) des principes
et des idées. Une littérature qui n’est pas dénuée d’un réalisme social que soulignent d’ailleurs
plusieurs spécialistes de la littérature algérienne : « L’écrivain algérien va donc se faire
ethnographe et rendre compte de sa société de l'intérieur. Cependant cette peinture de la
societé algérienne n’est plus [’expression d’un exotisme en mal de sensations nouvelles, mais
plutot une volonté d’affirmation d’une identité authentiquement algérienne et de son

caractére irréductible»’

Avec sa poesie, Jean Amrouche a apporté un nouveau souffle a la littérature algérienne
comme le souligne Jean Déjeux: «Le grand nom de cette époque est celui de Jean
Amrouche avec Cendres (1934) et Etoile secréte (1937) : résonances spirituelles, quéte du
paradis perdu et de l'innocence prénatale, en harmonie avec les psaumes bibliques et Patrice

de La Tour du Pin, bien présents dans cette célébration liturgique»?

! Ahmed Lansari, Conditions socio-historiques et émergence de la littérature algérienne, Alger, OPU, 1986. p.35
2 Jean Déjeux. La littérature maghrébine d’expression frangaise. Paris, PUF, 1992. p.15



2-Les contextes d’émergence de la littérature algérienne

2.1 Voyageurs et exotisme

Apres les récits des missionnaires et des expéditions (des militaires principalement) qui
racontaient la conquéte de 1830, une autre forme d’écriture prend le relais : 1’ Algérie devient
une terre exotique pour de nombreux écrivains et voyageurs Francais et Européens curieux de
découvrir ce vaste territoire annexé a I’empire colonial et sa population autochtone. L’ Algérie
devient en quelque sorte « un nouvel orient », les auteurs sont fascinés par son exotisme, la
richesse de ses terres, elle apaise les écrivains et contraste avec la Métropole, mais leurs
témoignages traduisent une méconnaissance des lieux. Des histoires insipides et bourrés de
clichés, et dans lesquelles la figure du colonisé se réduit a 1’état d’objet, la conquéte et ses
victimes algériennes a peu d’intérét. Guy de Maupassant, Eugéne Fromentin dans Un Eté
dans le Sahara (1857); Alphonse Daudet avec son exotisme realiste dans Tartarin de
Tarascon (1872) ; André Gide qui savoure ses séjours cette paix intérieure ramenée du sud du
pays, écrit Les Nourritures Terrestres (1887), L’Immoraliste (1902), et Si le grain ne meurt
(1927).

2.2 Le courant Algérianiste
La colonisation francaise a eu sa littérature en ce début du 20¢ siecle. Les colons installés en

Algérie tiennent a leur statut particulier et revendiquent une autonomie esthétique, que seul le
roman est susceptible de réaliser. L’ Algérianisme terme inventé par 1’écrivain Robert Randau
lui-méme I’'un des fondateurs du mouvement, s’oppose a I’exotisme des voyageurs, et impose
une nouvelle vision du monde basée sur la promotion de 1’idéologie coloniale. I défend la
population minoritaire en Algerie qui cherche a imposer son identité et a revendiquer son
indépendance vis-a-vis de la France. Le roman colonial est né et tient méme son prix littéraire
et sa revue. Jean Pomier, Louis Lecoq, Robert Randau et surtout Louis Bertrand, sont les
principaux initiateurs de ce mouvement. Louis Bertrand dont I’ceuvre est prolifique, est le plus
ardent défenseur de I’ Algérie francaise et méme latine, et justifie méme la colonisation en
affirmant que la France n’a fait que récupérer un héritage romain et chrétien en terre africaine
«L’Afrique frangaise d’aujourd’hui, c’est I’Afrique romaine qui continue a vivre, qui n’a
jamais cessé de vivre» ; «La véritable Afrique, c’est nous, nous les latins, nous les
civilisés» ; «ll a fallu des siecles d’Islam, les dévastations des Arabes et des Nomades pour

détruire chez elle I’ceuvre des cartaginois et des romainsy.



Les Algérianistes réclament entre autre I’intégration d’Algériens musulmans dans leur projet
de création d’une «race nouvelle», basée sur la défense inconditionnelle des valeurs et des

intéréts de la colonisation.

2.3 L’Ecole d’Alger (1935-1950)
En 1930, la France célebre le centenaire de sa présence en Algérie. Cette époque va connaitre

certains bouleversements dus essentiellement a la crise de 1929 et ’apparition des premiers
mouvements fichistes, ou encore la montée de certaines idées libérales critiquant la
colonisation. Il y’a eu également la naissance des premiers courants de pensées nationalistes
algériens, en méme temps des intellectuels frangais de gauche principalement, nés ou vivant
en Algérie s’inquictent du sort des indigénes. L’Ecole d’Alger naitra dans ces conditions, et
s’oppose aux théses des Algérianistes de Louis Bertrand, pronant plutdt un discours de paix,
de dialogue et de non-violence. Ce mouvement ouvre ses portes aux ecrivains et aux
intellectuels autochtones, et réve d’une Algérie unie, métisse, qui rassemble les colons, les

musulmans et les juifs, leur mot d’ordre est de créer «une Afrique Méditerranéenne».

«Meéditerranée, sixieme partie du monde. Il ne fait pas de doute pour moi que la Méditerranée
soit un continent, non pas un lac intérieur, mais une espece de continent liquide aux contours
solidifies. Déja Duhamel dit qu'elle n'est pas une mer, mais un pays. Je vais plus loin, je dis :
une patrie. Et je spécifie que, pour les peuples de cette mer, il n'y a qu'une vraie patrie, cette
mer elle-méme, la Méditerranée...Si la France est ma nation, si Marseille est ma cite, — ma
patrie, c'est la mer, la Méditerranée, de bout en bout.» Gabriel Audisio dans Jeunesse de la

Méditerranée®.

Des intellectuels fondent en 1935 a la veille du déclenchement de la deuxieme Guerre
Mondiale, cette Ecole qui véhicule des valeurs humanistes de la Méditerranéen, communes a
tous les peuples musulmans ou chrétiens. Loin des discours enflammé et haineux qui font rage
a cette époque, les récits de Camus, Audisio ou de Roblés sont esthétiquement chargés

d’émotions et pleins de couleurs locales : la mer, le soleil, la chaleur, la vie.

Edmond Charlot, libraire et éditeur installé a Alger va largement contribuer a
I’épanouissement des textes des écrivains de I’Ecole d’Alger, il lance sa collection

«Meéditerranée» et la revue Rivages.

* Gabriel Audision. Jeunesse de la Meéditerranée, Gallimard, 1935

8


https://www.babelio.com/auteur/Gabriel-Audisio/34150
https://www.babelio.com/livres/Audisio-Jeunesse-de-la-Mediterranee/192715
https://www.babelio.com/livres/Audisio-Jeunesse-de-la-Mediterranee/192715

L’écrivain le plus représentatif de ce mouvement reste incontestablement Albert Camus,
mondialement connu, ses premiers textes racontent le charme et la singularité de la

Meéditerranée.

«Camus rédige ses principales ceuvres algériennes avant la seconde guerre mondiale.
«Nocesy parait en 1939, I’Etranger n’est publié qu’en 1942, le Minotaure ou la halte d’Oran
se trouve dans «l’Eté» paru en 1954. Il faut encore citer les premieres pages de «La Peste»
(1957), des nouvelles de «l’Exil et le Royaume » et «Les Chroniques algériennes». «Les
Noces» avec la mer, la nature, la vie, éclatent comme chant de libération, Camus reprenait a
son tour « [’hymne aux biens naturelsy...Toute I’Algérie solaire est présente dans Noces et

[’Eté» souligne jean Déjeux.

Gabirel Audisio né a Marseille réve lui aussi d’une Algérie unifiée autour du projet
Méditerranéen, dans Jeunesse de la Méditerranée (1935) Le sel de la mer (1936) ou encore
Ulysse ou ['intelligence (1946). Emmanuel Robles
est quant a lui un ami des auteurs algériens, et se
sent profondément Mediterranéen, il fonde plus

tard dans les années 1950 Ila collection

«Méditerranée» aux éditions Le Seuil, des auteurs
tels que Mouloud Feraoun ou Mohammed Dib

seront publiés.

‘AR
I, U=

Cette Ecole d’Alger a d’ailleurs largement propulsé des écrivains de 1’époque comme le
précise Charles Bonn : «L ’essentiel est ici de souligner que ce qu’on a appelé *’ I’Ecole
d’Alger’’ a fourni aux premiers romanciers algériens arabo-musulmans ou kabyles des lieux

de publication et une premiere reconnaissance littéraire».

Analyse

Texte 1: Noces d’Albert Camus

Au printemps, Tipasa est habitée par les dieux et les dieux parlent dans le soleil et I'odeur des
absinthes, la mer cuirassée d'argent, le ciel bleu écru, les ruines couvertes de fleurs et la
lumiére & gros bouillons dans les amas de pierres. A certaines heures, la campagne est noire
de soleil. Les yeux tentent vainement de saisir autre chose que des gouttes de lumiere et de

couleurs qui tremblent au bord des cils. L'odeur volumineuse des plantes aromatiques racle la



gorge et suffoque dans la chaleur énorme. A peine, au fond du paysage, puis-je voir la masse
noire du Chenoua qui prend racine dans les collines autour du village, et s'ébranle d'un rythme

sr et pesant pour aller s'accroupir dans la mer.

Nous arrivons par le village qui s'ouvre déja sur la baie. Nous entrons dans un monde jaune et
bleu ou nous accueille le soupir odorant et acre de la terre d'été en Algérie. Partout, des
bougainvillées rosat dépassent les murs des villas ; dans les jardins, des hibiscus au rouge
encore péle, une profusion de roses thé épaisses comme de la creme et de délicates bordures
de longs iris bleus. Toutes les pierres sont chaudes. A I'heure ol nous descendons de l'autobus
couleur de bouton d'or, les bouchers dans leurs voitures rouges font leur tournée matinale et

les sonneries de leurs trompettes appellent les habitants.

A gauche du port, un escalier de pierres séches méne aux ruines, parmi les lentisques et les
genéts. Le chemin passe devant un petit phare pour plonger ensuite en pleine campagne. Déja,
au pied de ce phare, de grosses plantes grasses aux fleurs violettes, jaunes et rouges,
descendent vers les premiers rochers que la mer suce avec un bruit de baisers. Debout dans le
vent leger, sous le soleil qui nous chauffe un seul c6té du visage, nous regardons la lumiére
descendre du ciel, la mer sans une ride, et le sourire de ses dents éclatantes. Avant d'entrer

dans le royaume des ruines, pour la derni¢re fois nous sommes spectateurs. ..

Extrait 2 : Sang des races de Louis Bertrand :
Ce que j’apergus d’abord, ce fut le labeur silencieux de la terre, les hommes qui la

défrichaient, qui asséchaient les plaines marécageuses, qui semaient le blé, qui plantaient la
vigne, qui batissaient...qui s’acharnaient a ce labeur souvent ingrat, en dépit des hiboux qui
en prédisaient I’inutilité, malgré I’insouciance ou la malveillance de la Métropole, malgré les
années de sécheresse et de mévente, ou I’on était obligé de lacher dans le ruisseau des flots de

ce vin invendu qui avait tant colté. ..

Véritable mélée cosmopolite de mercenaires, de colons, de trafiquants de toute sorte, ce sont

eux que j’apercus d’abord quand je cherchais 1’ Algérie vivante, active, celle de ’avenir...

Cette ardente Afrique dont je courais les routes m’apportait comme un lointain pressentiment
de la victoire. Je pensais déja ce que je n’ai pas cessé de crier depuis : que la France, fatiguée
par des siecles de civilisation, pouvait rajeunir au contact de cette apparente et vigoureuse

barbarie.

10



3-La littérature algérienne des années 1950.
Le francais langue d’écriture en Afrique et au Maghreb a été imposé par la colonisation, une

langue enseignée dans les écoles et les universités, largement pratiquée dans les
administrations au détriment de 1’arabe employé exclusivement dans les écoles coraniques. La
politique d’assimilation est un échec, car elle excluait au préalable les langues et les cultures
locales, et profitait seulement a une minorité d’écoliers indigénes. Les Algériens sont
longtemps considérés comme des citoyens de seconde zone, n’ayant pas le droit de scolariser

leurs enfants, alors que le service militaire est devenu obligatoire.

3.1 Contexte politique et social
Durant les années 1920/1930, les mouvements nationaux sortent de la clandestinité pour

porter plusieurs revendications comme le droit a 1’éducation pour tous les musulmans. Les
manifestations sont assez fréquentes, Ferhat Abbas 1'une des figures importantes du
mouvement nationaliste algérien, exige dans son « Manifeste du peuple algérien » un nouveau

statut pour le pays et réclame I’instruction publique et gratuite a tous les Algériens.

Ce mouvement nationaliste ayant mené au déclenchement de la révolution du 1* novembre
1954, est d’abord porté par I’Emir Khaled puis a partir des années 1920 par des formations et
des hommes politiques de plus en plus hostiles a ’administration coloniale : I’Etoile Nord-
africaine ; Messali Hadj (le Parti du Peuple Algérien PPA en 1937 ; le Mouvement pour le
Triomphe des Libertés Démocratiques MTLD, Le Mouvement National Algérien MNA en
1954 ; Ferhat Abbas (Union Démocratique du Manifeste Algérien UDMA en 1946) ;
Abdelhamid Benbadis (Association des Oulémas 1931) ; le PCA.

La fin de la Deuxieme Guerre Mondiale et les événements tragiques du 8 mai 1945 sont un
tournant et conduisent a une rupture avec la France coloniale. Le mouvement nationaliste se
radicalise a partir de 1947 avec la création de 1’Organisation Spéciale (1’OS) puis du FLN en
1954. Les intellectuels et les écrivains algériens sont bouleversés par le massacre du 8 mai
1945, certains y assistent et les souvenirs sont douloureux comme en témoigne Kateb Yacine

agé de 16 ans lorsqu’il fut emprisonné par I’armée frangaise :

«Avant 1945 je n’avais aucune conscience de ce qui se passait dans le pays,
Jjétais un écolier, je vivais dans la poésie, dans les livres : je ne comprenais
nullement ce qui se passait autour de moi. Puis je me souviens il y a eu une
manifestation dans les rues...Je ne comprenais pas du tout le sens de la

manifestation. Je suis resté dans le cortege, et ca a mal tourné ; par la suite il y a

11



eu une dizaine de milliers de victimes... Il y a eu Sétif et Guelma. Nous avons re¢u
des coups des deux cotés...Lorsque je suis sorti de prison, j’avais une vision du
peuple. Ces gens que je n’avais jamais remarqués...quand je les vis en prison, et
que nous avons parlé ensemble, quand nous avons eu les mémes tortures, les
mémes chocs, j’'ai commencé vraiment a les connaitre. Et sorti de prison...j étais

tout a fait convaincu qu'il fallait faire quelque chose...»*

3.2 Littérature et engagement
L’absence d’une tradition littéraire nationale n’est pas un frein a ’émergence d’une littérature

algérienne. I1 faut souligner le rdle important joué par les maisons d’éditions comme le Seuil,
ainsi que celui des revues culturelles qui ont aidé Mohammed Dib, Jean Amrouche, Mouloud
Feraoun ou Kateb Yacine, a se faire connaitre. Parmi ces revues on cite Fontaine, Forge,

Terrasses ou encore Soleil fondée par Jean Sénac.

De méme qu’une conjoncture politique et sociale difficile va permettre a toute une génération
d’écrivains Algériens de porter son message et méme de s’affirmer sur la scéne littéraire

francaise.

Dans un premier temps, ce sont trois écrivains qui vont lancer une phase dite de littérature
du pré-combat : il s’agit de Mouloud Feraoun qui publie en 1950 Le Fils du pauvre roman
trés autobiographique sur son enfance et sa Kabylie ; Mohammed Dib avec La Grande
Maison en 1952 ; et Mouloud Mammeri qui la méme année publie La Colline Oubliée. Des
romans qui s’écartent de I’exotisme des premiers écrivains Algériens, et cherchent plutot a
représenter la terre et le peuple algérien. Décrire et représenter le monde rural, la famille
algérienne, I’individu, I’enfance, la miseére et les souffrances des personnages qui évoluent
dans le village Tizi-Hibel (dans Le Fils du pauvre), a Dar Sbitar (La Grande Maison ) ou a

Tasga (dans La Colline Oubliée).

Le rapport a la langue francaise reste compliqué, mais les points de vue convergent vers un
sentiment identitaire et d’appartenance a une méme culture algérienne. La production
romanesque fait preuve d’un dynamisme et d’une créativit¢ débordante, et avec le
déclenchement de la guerre d’indépendance, les textes deviennent pour leurs auteurs un

instrument de prise de conscience et de lutte contre la colonisation.

* Révolution Africaine 1963.

12



3.3 Littérature algérienne des années 1950. (Seconde Partie) :

Avec les premiers textes Mohammed Dib, Mouloud Feraoun et Mouloud Mammeri, se
développe un roman d’observation réaliste et de témoignage. Les personnages qui se débattent
dans la misere et I'injustice, d’autres cherchent a se libérer de la culture tribale ou/et des
valeurs de la modernité (Feraoun). Albert Memmi pensait justement que cette génération de
1952 : «éclot a la veille de !'indépendance du Maghreb. C’est qu’il fallait oser enfin s‘en
prendre a sa propre vie, a celle des concitoyens, aux relations avec le colonisateur. Il fallait
en somme découvrir et affronter son véritable domaine, son objet spécifique»°. Partagés entre
une immense frustration et un esprit de révolte, les écrivains maghrébins et plus
particulierement les Algériens ne cachent plus leur engagement politique, surtout a partir de
I’année 1956 avec la publication de Nedjma de Kateb Yacine. Cette ceuvre souvent considérée

comme ’une des plus importantes de la littérature algérienne.

3.4 Kateb Yacine

Né dans la Casbah de Constantine en ao(t 1929, il fut, cependant, inscrit par son grand-pere
maternel sur les registres de 1’état civil de Condé Smendou (actuel Zighoud Youssef). Issus de
la tribu des Kbletiya, les Kateb étaient pour la plupart des lettrés dans les deux langues (arabe
et francais). A douze ans le jeune Yacine est inscrit au college Albertini de Seétif, actuel
Mohamed Kerouani, fréquenté majoritairement par des Européens. Quatre ans plus tard,
Kateb Yacine participe aux manifestations du 8 mai 1945 et distribue des tracts ; il sera arrété
et transféré dans le camp militaire de Sétif. Cette date est un tournant dans sa vie, car en
prison il découvre la torture et la réalité sociopolitique de 1’Algérie colonisée. «Lorsque je
suis sorti de prison, j’avais une vision du peuple. Ces gens que je n’avais jamais remarqués
alors que je passais tous les jours devant eux...quand nous avons eu les mémes tortures, les
mémes chocs, j’ai commencé vraiment a les connaitre» (Révolution Africaine, 2 novembre
1963).

Le 8 mai 1945 qui a douloureusement marqué Kateb (la mort de ses oncles et la folie de sa

mere) est a Porigine d’une autre découverte : I’écriture. Renvoyé du college de Sétif, il

> Albert Memmi, Anthologie des écrivains maghrebins d’expression francaise.

13



poursuivra ses études dans un lycée a Bone ou habite sa cousine Zoulikha mariée et plus agee
que lui, elle incarnera le personnage Nedjma dans le roman éponyme. Un amour impossible
oblige Kateb a quitter Bone pour revenir dans sa ville natale Constantine ou son ami
Mohamed Tahar Benlounissi (Si Mokhtar dans Nedjma) 1’aide a vendre les exemplaires
de Soliloques. Cette période (1946-47) et cette ville marquent ’entrée de Kateb dans le
militantisme (tendance PPA). En 1947, premier voyage en France et premiere rencontre avec
le milieu littéraire parisien, puis retour en Algérie ou il intégre Alger-Républicain aux cotés
d’Henri Alleg et Mohamed Dib. Entre 1950 et 1951, est un moment difficile que doit
surmonter Kateb Yacine avec la mort de son pére. La méme année, il est en compagnie de
Malek Haddad dans le sud de la France ou ils travaillent tous deux comme vendangeurs.

Il part ensuite a Paris ou il rencontre son ami le peintre M’hammed Issiakhem.

Aprés I’indépendance il renoue avec le journalisme pour ensuite repartir a 1’aventure : il
voyage beaucoup, invité dans plusieurs pays (Russie, Belgique....) et en France il est tres
proche du milieu émigré maghrébin, ce qui explique sa piece Mohamed prends ta valise. 1l
fait un second voyage au Vietnam en 1967 pour mieux comprendre la résistance vietnamienne
qu’il retrace dans sa piéce L’'Homme aux sandales de caoutchouc. A partir de la fin des
années 60, il s’oriente définitivement vers le théatre, et fonde en 1970 a partir de la troupe «Le
Théatre de la mer» sa propre troupe «I’ACT » qui joue ses piéces en arabe
dialectal : Mohamed prends ta valise, Palestine trahie, La guerre de deux mille ans. Il
connaitra dés 1975 différents problémes : de censure, difficultés financiéres et familiales. En
1987, il recoit «Le grand prix national des lettres». Sa mere et Jacqueline Arnaud (son amie et
critique littéraire de son ceuvre) meurent la méme année.

Kateb Yacine meurt d’une leucémie a Grenoble en 1989. Il fut enterré a Alger.

Nedjma: le roman de I’Algérie

Roman de I’éclatement des codes et des structures du genre romanesque, Nedjma® relate une
histoire d’amour impossible entre Nedjma et les quatre personnages que sont Lakhdar,
Mustapha, Rachid et Mourad. A ce récit d’amour s’ajoutent les éveénements historiques qui

jalonnent le texte.

® Kateb Yacine, Nedjma, Paris, Editions du Seuil, 1956.

14



Kateb Yacine projette sa propre expérience sur les quatre personnages principaux, leurs prises
de position reflétent clairement les formes d’injustices et de frustrations, comme 1’aliénation
et I’acculturation en lien avec la colonisation. La composition du récit est caractérisée par une
pluralité des styles, et un éclatement du genre (I’influence de Faulkner) : roman, poemes,
chansons...etc.

L’auteur accorde aussi une importance a la dimension historique et évoque plusieurs périodes
a la fois, (colonisation francaise, occupations romaine, arabe et turque, cite des personnages
importants comme I’Emir Abdelkader ou Jugurtha, insiste aussi sur la tragédie du 8 mai 1945.
Le lecteur se perd dans un dédale de phrases courtes, de dialogues, de monologue intérieur et
une absence de chronologie. Ce récit complexe et polyphonique se déroule dans plusieurs
espaces narratifs (Constantine, Bone, Sétif, le Nadhor, le village X...).

«Tenter de donner de ce texte une vision synthétique serait
impossible et, en tout état de cause, réducteur...Ce roman
historique  refuse  [’intrigue  amoureuse  classique,
démultipliant les sens du signe romanesque nommé

« Nedjma » et créant une constellation de personnages aux

. , . 7
liens du sang, d’amour et de haine complexes.»

Extrait a analyser : Nedjma de Kateb Yacine
Fallait pas partir. Si j'étais resté au collége, ils ne m'auraient pas arrété. Je serais encore étudiant, pas

manceuvre, et je ne serais pas enfermé une seconde fois, pour un coup de téte. Fallait rester au
collége, comme disait le chef de district.

Fallait rester au college, au poste.

Fallait écouter le chef de district.

Mais les Européens s'étaient groupés.

’ Christiane Achour, Anthologie de la littérature algérienne de langue frangaise.

15



Ils avaient déplacé les lits.

Ils se montraient les armes de leurs papas.

Y avait plus ni principal ni pions.

L'odeur des cuisines n'arrivait plus.

Le cuisinier et 'économe s'étaient enfuis.

Ils avaient peur de nous, de nous, de nous !

Les manifestants s'étaient volatilisés.

Je suis passé a l'étude. J'ai pris les tracts.

J'ai caché la Vie d'Abdelkader.

J'ai ressenti la force des idées.

J'ai trouvé l'Algérie irascible. Sa respiration...

La respiration de ['Algérie suffisait.

Suffisait a chasser les mouches.

Puis 'Algérie elle-méme est devenue...

Devenue traitreusement une mouche.

Mais les fourmis, les fourmis rouges.

Les fourmis rouges venaient a la rescousse.

Je suis parti avec les tracts. Je les ai enterrés dans la riviere.
J'ai tracé sur le sable un plan...

Un plan de manifestation future.

Qu'on me donne cette riviére, et je me battral.

Je me battrai avec du sable et de l'eau.

De l'eau fraiche, du sable chaud. Je me battrai.
J'étais décidé. Je voyais donc loin. Tres loin.

Je voyais un paysan arc-bouté comme une catapulte.
Je l'appelai, mais il ne vint pas. Il me fit signe.

Il me fit signe qu'il était en guerre.

En guerre avec son estomac. Tout le monde sait...
Tout le monde sait qu'un paysan n'a pas d'esprit.

Un paysan n'est qu'un estomac. Une catapulte.

Moi j'étais étudiant. J'étais une puce.

Une puce sentimentale... Les fleurs des peupliers...
Les fleurs des peupliers éclataient en bourre soyeuse.
Moi j'étais en guerre. Je divertissais le paysan.

Je voulais qu'il oublie sa faim. Je faisais le fou. Je faisais le fou devant mon pére le paysan.
Je bombardais la lune dans la riviére.

Nedjma pages 49/50

16



3.5 Mohammed Dib

Dans le champ de la production littéraire de langue frangaise en Algérie, Mohammed Dib
occupe une place importante et particuliére. Il est en effet, I'un des écrivains algériens (avec
Assia Djebar, Mouloud Mammeri...) a avoir, dés les années 1950, produit régulierement des
ceuvres a différents moments de sa vie, de son parcours littéraire et de 1’histoire de 1’ Algérie.
Cette pérennité se remarque jusqu’a sa mort, en mai 2003, puisque deux de ses textes Laézza
et Simorgh® sont posthumes.

Né a Tlemcen le 21 janvier 1920, il a commencé a produire dés la fin des années 1940 de
la poésie et des nouvelles dans les revues de I’époque (Simoun, Terrasses, Forge...). A partir
de 1952, I’écrivain se fait connaitre par des romans - : La grande maison (1952, L ‘incendie
(1954), Le métier a tisser (1957) cette premiere trilogie- intitulée « Algérie »- est un récit-
témoignage pétri de poésie que le regard du jeune Omar rapporte de la société algérienne

citadine et rurale d’avant 1954.

« Les personnages de Dib sont plutét des « hommes sans qualités », qui n'incarnent pas une idée, mais assistent
a son lent cheminement en eux, alors qu'a priori ils n'étaient guére préparés a l'accueillir. Ce qui intéresse Dib
dans son propre engagement a I'époque est déja la question des pouvoirs du langage : celle, ici, de I'adéquation
entre un discours révolutionnaire et le mode de fonctionnement des petites gens qu'il est censé servir. Quel que
puisse étre le bien-fondé de l'idéologie, le vécu quotidien des paysans lui échappe, de méme que lui échappe la
découverte de leur corps et de leur sexualité par Omar adolescent et sa cousine dans L'Incendie» écrit Charles
Bonn.

La production de la trilogie Algérie reflete un autre parcours professionnel : 1’écriture
journalistique. En effet, a cette époque Mohammed Dib était, comme d’autres écrivains
algériens (tels Jean el Mouhouv Amrouche, Kateb Yacine, Malek Haddad...) journaliste a
Alger-Républicain. Ce quotidien était, a I’époque, dirigé par Henri Alleg. Les articles de Dib
sont des reportages et des témoignages sur la misére des populations algériennes les plus
démunies surtout les petits paysans. A ce sujet Jean Déjeux a écrit une étude sur ’apport de
I’écriture journalistique dans 1’écriture de /’Incendie. L’auteur reprend ses reportages, publiés
dans Alger-Républicain du 25,26 et 27 avril 1951 sur des soulevements des paysans de Ain
Taya et des autres régions d’Algérie, pour les intégrer dans la rédaction du roman.

La guerre de libération est relatée a I’aide d’une écriture dans Qui Se souvient de la mer

(1962). Ce roman est un hommage a la femme (mére, épouse...) ou la profondeur marine -

8 Simorgh Paris Albin Michel, 2003 — Laézza Paris Albin Michel, 2006

17



représentée par ’eau et le sel- qui protege les résistants suggere celle du ventre maternel (ou
le liquide amniotique protege le feetus ) et celle de la femme battante d’une maniére générale.
Le narrateur ne déclare- t’-il pas a la page 20 du roman : « Sans la mer, sans les femmes nous
serions restes définitivement orphelins. »

Aprés I’indépendance Dib publie régulierement aux éditions Le Seuil des romans tels Cours
sur la rive sauvage (1966), La danse du roi (1968), Dieu en Barbarie (1970), Le maitre de
chasse(1973) , Habel (1977), etc. Ou des recueils de nouvelles (tel Le Talisman 1966), de
poemes (tel Formulaires 1970) ou s’entremélent différents thémes (la femme, 1’amour, le sens
de la vie) mais surtout des interrogations face au devenir de 1’Algérie nouvellement
indépendante « Il a peut-étre une Algérie a tuer. A tuer pour qu’une autre plus propre puisse
venir au monde » déclare un personnage de La danse du roi (p80).

A partir des années 1980 Dib produit de la poésie (O vive 1987) des romans (aux éditions
Sindbad ) ceux de la période « nordique »ancrés dans un hors - sol a I’image d’une de ses
villes emblématiques Orsol ( dans Les terrasses d’Orsol 1985) ou la quéte de soi est de plus
en plus présente pour constituer le théme majeur de la production littéraire de cette période
(Le sommeil d’Eve 1989, Neiges de marbre 1990, le désert sans détour 1992, L infante maure
Albin Michel 1994).

La période de la décennie sanglante n’est pas en reste. Mohammed Dib lui consacre le dernier
roman publie de son vivant Si diable veut (Albin Michel1998) ou se remarque une
intratextualité avec L ’incendie : le combat n’est plus contre le colonisateur mais contre cette
horde de chiens sauvages qui séme la terreur dans le village Tadart . Hadj Merzoug (qui
rappelle Ben Youb de L’Incendie) décide de traquer, a ’aide de son fusil de moudjahid, ces
chiens afin de protéger son village, les terres et les troupeaux. Ces félins qui attaquent en
horde ne rappellent-ils pas ces terroristes qui ont semé, durant les années 1990, la mort et la
désolation dans différentes contrées algériennes ?

L’ceuvre de Mohammed Dib est plurielle par ses genres (poésie, roman, nouvelles, récit®,
théatre -Mille Hourras pour une gueuse 1980 Le Seuil : une réécriture théatrale de La danse
du roi-), par ses thémes ou prédominent ’humanisme et le combat pour la vérité qu’elle soit
politique'®, idéologique ou ontologique. L’ceuvre de Dib est pérenne. Des années 1940
jusqu’a sa mort cet écrivain n’a cessé d’écrire pour exprimer la poésie et son engagement

dans des causes universelles et humanistes.

® ’arbre a dires Albin Michel 1998 : récit sur le parcours littéraire, philosophique et humain de I’écrivain
10 Signalons le beau recueil de poémes L’aube Ismail Ed.Tassili 1996 dont une partie est consacrée a la lutte palestinienne.

18



Extrait a analyser La Grande Maison1, Mohammed Dib
Jeudi. Omar n'avait pas classe. Aini ne savait comment se défaire de lui. Elle déposa au milieu de la

piéce un brasero bourré de poussiére de charbon qui bridlait difficilement. On pensait : c'en est fini du
froid ; puis I'niver faisait un brusque retour sur la ville et incisait lI'air avec des millions d'arétes
tranchantes. A Tlemcen, quand en février la température tombe, il neige sirement.

Omar appliquait sur le carreau ses pieds, qui étaient de glace.

Les jambes nues jusqu’aux genoux, vétus d'une mince tunique retroussée par-dessus des pantalons de
toile, les épaules serrées dans un fichu en haillons, Aini grondait, prise d'une agitation fébrile.

- Omar, resteras-tu tranquille ! fit-elle.

L'enfant couvait le brasero. 1l en remua le fond. Quelques braises vivotaient dans la cendre.

I se rétissait les mains, qui blanchissaient peu a peu, énormes comme des fruits blets, et les appliquait
sur ses pieds. Le dallage rouge vif faisait mal a voir. Omar se recroquevilla devant le fourneau...

Le brasero défaillait dans la chambre sombre et humide. Omar ne réchauffait que ses mains ; ses pieds
le démangeaient irrésistiblement. Le froid, un froid immobile, lui griffait la peau.

Il cala son menton sur ses genoux. Accroupi en chien de fusil, il amassait de la chaleur. Ses fesses
posées sur une courte peau de mouton pelée étaient endolories. 1l finit par somnoler, serré contre lui-
méme, avec la pensée lancinante qu'il n'y avait rien a manger. 1l ne restait que de vieux crodtons que la
tante leur avait apportés. La matinée, grisatre, s'écoulait minute apres minute.

Soudain, un frémissement lui parcourut le dos : il se réveilla, les jambes engourdies et pleines de
fourmillements. Le froid pincait intolérablement. Le fourneau avait disparu : Aini l'avait emporté. A
l'autre extrémité de la piece, assise en tailleur, le brasero posé sur une de ses cuisses, elle marmonnait
toute seule.

Elle le vit ouvrir les yeux :

-Voila tout ce que nous a laissé ton pére, ce propre- a-rien : la misére ! explosa-t-elle. Il a caché son
visage sous la terre et tous les malheurs sont retombés sur moi. Mon lot a été le malheur. Toute ma vie
Il est tranquille, dans sa tombe. 1l n'a jamais pensé a mettre un sou de coté. Et vous vous étes fixés
sur moi comme des sangsues. Jai été stupide. J'aurais d0 vous lacher dans la rue et fuir sur une
montagne déserte.

Mon Dieu, qui pouvait l'arréter a présent ? Son regard noir, tourmenté, luisait.

-Mon destin de malheur, murmura-t-elle.

Omar se taisait.

" Mohammed Dib, La Grande Maison, Paris, Le Seuil, 1952.

19



CHAPITRE 2 : L’Apres-indépendance :

1-Littérature algérienne des années 1960/1970
L’époque est marquée par la diversité¢ culturelle (industrie culturelle), le role des masses

medias, la tenue de débat et de confrontations des idées (nouveaux enjeux politiques, la
révolte de mai 1968, guerre du Vietnam), le rayonnement de toutes les formes d’expression
artistiques. En littérature, de nouvelles approches critiques et théoriques voient le jour avec les
travaux de Roman Jakobson, Gérard Genette ou encore Roland Barthes. L’Algérie obtint son
indépendance en 1962 aprés 132 années de colonisation francaise, et on voit la promesse de

nouvelles perspectives démocratiques et culturelles.

C’est donc une nouvelle €re qui s’ouvre pour la littérature algérienne durant les années
1960/1970, et pourtant, la production romanesque a considérablement baissé et ne répond pas
a D’attente du public algérien, méme si une littérature consacrée a la guerre de libération voit
le jour surtout au niveau de la poesie et la nouvelle (une littérature au service du régime,
restée le plus souvent dans 1’anonymat). Une profonde confusion est constatée durant ces
premieres années d’indépendance, que ce soit sur la scéne politique, sociale ou culturelle, et
qui s’est accompagnée d’un sentiment de déception et d’amertume chez certains intellectuels
et auteurs, décus sans doute par ce climat politique genéral et par les tensions politiques
internes du nouveau régime. Une période de «refus et de remise en question» comme

I’explique Jean Déjeuxlz.

C’est d’ailleurs par le biais de la poésie que les auteurs font part de leur profonde

consternation, comme 1’écrit Ahmed Azeggagh en 1966 dans son poeme «Arrétez» :

Arrétez de célébrer les
massacres
Arrétez de célébrer des noms
Arrétez de célébrer les
fantdmes

Arrétez de célébrer des dates

Jean Déjeux note que de nouveaux auteurs: «veulent dire en clair ce qu’ils ont a dire,

impatients de changements sociaux, dénoncant les faux-semblants et les hypocrisies, les

12 Jean Déjeux, La littérature algérienne contemporaine. PUF, 1975, p.83.

20



bourgeois mercantiles, les contraintes puritaines et exaspérantes, les faux dévots....Ces
écrivains refusent de demeurer fixés au passé....L écriture est souvent nouvelle. On recourt

) . , 13
aux flashes, aux phrases nominales, aux coups de poing et d’électrochocs...»

Un nouveau pouvoir s’installe dés 1965, dirigé par le président Houari Boumediene qui va
dans un premier temps se méfier de la figure de I’intellectuel et de 1’écrivain, puis rapidement,
il y voit au contraire un éventuel partenaire dans la reconstruction d’un pays selon le modéle
socialiste. La maison d’édition la SNED est nationalisée, en méme temps que des revues
culturelles voient le jour comme «Promesses» dirigée par Malek Haddad est née en 1969. Un
semblant de dynamise culturel est né a la fin des années 1960, mais en contradiction avec les
principes de beaucoup d’auteurs dégus par le pouvoir en place et aussi par une société encore
trop conservatrice. Ces écrivains vont remettre en question non seulement le climat général,
mais critiquent aussi les dépassements et les «non-dits» de la Guerre de libération, comme
chez Mohammed Dib dans La Danse du Roi (1968), Dieu en Barbarie (1970) et Le Maitre
de chasse (1973).

« L'écrivain est investi au Maghreb, comme dans la plupart des aires culturelles dites «
francophones », d'une fonction politique bien plus importante que celle qu'il connait en
Europe. Et ce, a deux niveaux : du fait de la langue qu'il utilise et du fait de sa maitrise des
codes litteraires internationaux, il est une sorte de relais. En Algérie, les écrivains ont joué un
réle important de témoins face a I'opinion étrangére, lors de la guerre d'indépendance. Et il
n'était guere besoin pour ceci de développer des plaidoyers nationalistes : la qualité de leur
ceuvre était souvent plus efficace, quel qu'en soit l'objet.....Mais cette langue tout comme le
genre romanesque, genre importé également, vont mettre I'écrivain francophone en situation
d'avoir a exprimer ce qu'il est impossible de dire lorsqu'on est a l'intérieur du cercle de
I'identique, et dont lI'urgence se fait néanmoins sentir dans la contradiction entre modeles
culturels qui déchire ces pays en ce moment. Les années soixante-dix en particulier seront
dans les trois pays du Maghreb celles d'un certain malentendu entre les exigences de création
d'écrivains qui commencent a étre reconnus comme tels, et I'attente essentiellement politique

de leurs deux publics » écrit Charles Bonn

D’autres écrivains vont aller plus loin dans leurs critiques, en dénongant le conformisme

social et moral, relancant le débat sur la modernité/tradition, sur le réle de la femme comme

2 bid

21



chez Assia Djebar, ou méme en critiquant la religion. Mourad Bourboune publie en 1968 Le
Muezzin, dans lequel le personnage principal, un muezzin bégue et athée de son état, est bien
décidé a reprendre sa place et a dénoncer une certaine hypocrisie générale. Bourboune réve
d’une société nouvelle en rupture avec les traditions du passé et d’une culture «décorativey :
«Nous revendiquons et nous assumons le passeé dans sa totalité, avec ses branches mortes, et
il nous appartient de 1’émonder, de le rendre conforme au combat present et porteur des

germes de [’aveniry 1

Mais il faut surtout attendre I’année 1969, pour assister a la sortie de ce qui deviendra sans
doute 'un des romans les plus emblématiques de la littérature algérienne, un livre
volontairement provocateur, audacieux et extravagant. Il s’agit de La Répudiation de Rachid
Boudjedra.

« Littérature de provocation et d’exorcisme, du refus et du dépassement. Lorsqu’il publie, en
1969, la Répudiation, Rachid Boudjedra provoque un beau tollé. Il vient de toucher au coeur
toute une société répressive, un univers dégradé ou les superstitions et ’hypocrisie servent da
masquer [’exploitation, la violence du maitre et la peur. Récitatif dément du miasme, des
phantasmes, de [’échec moite, autour de la mere répudiée et des traumatismes sexuels de
’adolescence, mais texte fascinant dont les méandres ménent a [’espoir. »*° pensait Jean

Sénac

Mais avant cela, Rachid Boudjedra écrivait, au début des années 1960, beaucoup de poemes,

dans lesquels fusaient déja des cris de rage :

«Je tremblais mes mains que j'ouvre amplement
Je fais hurler dans mon cceur ma frénésie

Et je fais avec mes yeux les plus adentes priéres
Je discute, je discute, je discute...

Je discute des nuits entiéres

Mes nerfs se hérissent d’acier.

La fumée m’écrase la téte

Mes yeux se gonflent de larmes

Mais je discute

Je dois convaincre

% Dans El Moudjahid, 1963.
> Jean Sénac, in Le Monde, L’Algérie d’une libération a I'autre, aolt 1973.

22



[...]

Et j'explique, j'explique, j'explique...
Jusqu’a la folie

J'explique au prolétaire

J'explique au paysan

J'explique a ma mére

Je dois convaincre

Et je hurle
Et je bave
Et je blasphéme
Et je frappe sur la table
Car les sarcasmes continuent
Les regards ont toujours pitié
Et les mains exaspérées
Deviennent
Des poings qui se levent»
Mise au point. 1962.

4.1 Rachid Boudjedra
Sa vie :

Né le 5 septembre 1941 a Ain Beida (Les Aures),
Rachid Boudjedra appartient a la génération des
écrivains algeériens postindépendance. Son premier
roman La Répudiation, publié¢ en 1969, a fait une
entrée fracassante dans le champ de la production
littéraire algérienne qui lui valut le prix littéraire

« Enfants Terribles »

23




Son ceuvre :

Depuis 1965, date a laquelle il publie son premier livre, un recueil de poemes Pour ne plus
réver ou se remarque déja le style novateur du romancier, Rachid Boudjedra n’a cessé de
produire avec régularité des romans, des pamphlets, des témoignages, des poemes ou
I’imaginaire et la littérarité se mettent au service d’une actualité sociale, politique tant

algérienne qu’universelle comme le probléme palestinien.

Par I’écriture, par les themes abordés ce texte casse beaucoup de barrieres socioculturelles.
La société algérienne a travers les injustices commises envers la femme, souvent par
I’homme, est remise en cause par le biais de la thématique de la répudiation. La répudiation
(aspect juridique propre aux sociétés musulmanes) de la meére est le prétexte a diverses
répudiations des lois sociales, langagieres, familiales que le personnage Rachid mene dans ce
récit. Ce roman ou se rencontrent I’autobiographie et la fabulation a ouvert la voie a d’autres
textes ou le rapport a I’histoire de 1’évolution sociale de 1’ Algérie est souvent le fil conducteur
d’une écriture littéraire qui se veut originale méme si elle est pétric d’intertextualité riche et
universelle. L Insolation (Denoél1972) avec Kateb Yacine, /’Escargot entété (Denoél 1977)
et La macération (Denoél 1984) avec Claude Simon, Les 1001 années de la nostalgie (Denoél
1979) avec Gabriel Garcia- Marquez ; sans oublier [I’influence de Louis-Ferdinand de
Céline.... Les ceuvres de Boudjedra dans une écriture souvent éclatée ou il joint des fragments
de slogans publicitaire, des refrains de chansons populaires, des extraits de journaux ou
d’ouvrages historiques (comme dans La prise de Gibraltar : il insere de longues citations
I’ouvrage de Salluste sur Jughurta) font souvent référence, a travers le vécu, a des aspects
historiques précis, la guerre de libération avec ses zones d’ombres —les luttes fratricides,
notamment 1’assassinat du révolutionnaire Abane Ramdane nommé le devin dans
L’insolation et identifié sous son identité onomastique véritable dans Les Figuiers de
Barbarie. Les années tragiques de la violence intégriste vécues par les Algériens durant les
années 1990 sont le contexte des romans comme La vie a [’endroit (1994), Timimoun
(2000), Les funérailles (2003) Au sujet du lien entre la littérature et 1’Histoire Boudjedra
déclare dans une interview accordée a Rachid Mokhtari sur son roman Les Figuiers de
Barbarie ceci: «Ils sont embarqués malgré eux, ils sont des voix off, des figurants de

[’histoire ».

24



Quelques citations de I’auteur :

-«Tous mes romans racontent mon expérience personnelle, ma vie, ma fagon de voir les choses. »
-« La subjectivité..., cela ne veut pas dire parler de soi-méme, mais parler a partir de soi-méme. »
-« Le bonheur m’embéte. Ce qui m’intéresse, c’est I'inquiétude. »

-« Tout écrivain, je crois, écrit le méme roman parce qu’au fond les romans sont des textes qui

N

fonctionnent a partir d’'un fantasme central et racontent un vécu personnel, une implication
irrémédiable et névrotique dans I’enfance. »

- « Jécris...pour ne pas avoir froid...les mots sont la laine des personnes de mon genre. »

- « Je ne crois pas en la spontanéité de la littérature ni dans I’écriture automatique »

- « J'ai tenté de faire de I’écrit un exces et une sensibilité. Et c’est cela qui compte »

- « Nous écrivains, nous ne sommes pas des prophétes mais mon projet est de montrer, de dire ou
d’écrire ce monde meilleur possible ».

« Le réel est effrayant. Ecrire, c’est le rendre inoffensif».

Le Café

Jai acheté

Un paquet de cigarettes
Un journal

Et un rayon de soleil

Et j’ai été m’attabler

A la terrasse

D’un immense café

J’ai commandé

Un lait

Et j’ai disposé

Mon paquet de cigarettes
Mon journal

Mon rayon de soleil

Et mon verre de lait

En ordre

Je me suis bien calé
Dans mon fauteuil
Etj’ai commencé a lire
Tranquillement

Un instant aprés

J’ai regardé

Mon paquet de cigarettes
Mon journal

Mon rayon de soleil

Et mon verre de lait

Bien alignés

Et je me suis demandé

Si j’étais un révolutionnaire.

Rachid Boudjedra, Pour ne plus réver, 1965.

25



2-La littérature algérienne des années 1960-1970 (deuxieme partie):
I'insurrection poétique !

Si le roman en ce début des années 1960 est marqué par quelques tatonnements, la production
parait nettement plus fructueuse du c6té de la poésie qui ne manque pas d’originalité, de
finesse et méme d’agressivité.

Un petit souffle de révolte, a I’écriture tranchante et nerveuse, s’est déployé en ces temps-Ia,
aux cotés des Mohammed Dib, Malek Haddad et Kateb Yacine, une nouvelle génération
est née, portée par Rachid Boudjedra, Ahmed Azeggagh, Nabil Farés, Youcef Sebti, ou
encore Mourad Bourboune.

Dans son ouvrage, Les mots migrateurs, une anthologie poétique algérienne®, Tahar
Djaout considére que cette poésie des années 1965-1970 est « d’une grande vitalité» et
explique : «Les poetes ne refusent pas d’avoir peur ou de douter. lls ont introduit ...dans la
poésie la complexitt méme de la vie ou aucun remede-miracle ne vient aplanir les
antagonismes et les contradictions. lls ont compris que l'expression poétique est une lutte
tragique et sans fin entre le savoir (scientifique, technique, idéologique) et la vie. Le jour ou
la poésie sera complétement soumise au savoir, cela voudra dire que la vie en elle aura été
vaincue.»

Mais la tche n’a pas été de tout repos. Dans son recueil I’Enfer et la folie'” daté de 1962-
1966 le poéte Youcef Sebti commente : « Je n'ai pas fait la guerre, elle m’a fait ». |l faut dire
que pour ces écrivains n’ayant pas -pour la plupart- pris part a la guerre de libération, restent
marginalisés politiquement, socialement et culturellement, et n’adhérent pas a I’idéologie que
prone I’Etat surtout a partir de 1965 (politique de I’arabisation, nationalisation de la
culture...)

Il faut noter qu’un enthousiasme spontané et sincére accompagne 1’indépendance du pays
(création de I’union des écrivains algériens en 1963 présidée par Mouloud Mammeri, retour
de nombreux écrivains exilés, lancement d’une émission radiophonique consacrée a la poésie
présentée par Jean Sénac), mais hélas tres vite refroidi par les mutations politiques et sociales
que connait I’ Algérie.
Cette nouvelle génération de poetes est ainsi considérée la digne héritiere des textes
d’engagement de Mohammed Dib ou Kateb Yacine durant la révolution, ce dernier avait
déja mis en garde en 1958 les poetes :
«Le vrai poéte, méme dans un courant progressiste, doit
manifester ses désaccords. S’il ne s’exprime pas pleinement, il
étouffe. Telle est sa fonction. Il fait sa révolution a l'intérieur de
la révolution politique. Il est, au sein de la perturbation, I'éternel
perturbateur.»*®

'® Tahar Djaout, Les Mots migrateurs, Une anthologie poétique algérienne, Office des Publications
Universitaires (OPU), Alger, 1984.

YYoucef Sebti, | ‘Enfer et la folie (daté septembre 1962-octobre 1966), SNED, Alger, 1981.

'8 Jean-Marie Serreau, Le Poéte comme un boxeur, Seuil, Paris, 1994.

26



Les écrivains se trouvent aussi devant un sacré dilemme : comment s’ouvrir a la modernité
tout en approuvant son passé, la religion, les rites ?

L’heure est a I’exaltation, la dénonciation des préjugés, et des tabous religieux et sexuels.
Une écriture qui concile I’expérimentation et la décharge émotive. Rachid Bey, poéte né a
Sétif résume ’action et 1’incidence de la poésie de cette époque en ces vers :

Le poéme est misére et bonheur
il est volupté posthume
et certitude sexuelle
testament politique
et liberté nationale.

Du courage, voire de 1’audace pour parler de la femme, du corps, de I’intensité de I’amour, de
la vulnérabilité de I’étre, de la rupture et du déchirement, de I’exil ou de la quéte de soi. Les
poetes osent et emploient des verbes secs et tranchés tels que «réveiller», «clamer,
«dégoutery, «efflanquery, «arréter», «crier», «s’insurger», «déshabillery», «violery.

Beaucoup d’exemples illustrent cette thématique dans laquelle s’entremélent traditions,
religion, et superstitions. Rachid Boudjedra, Hamid Skif et Youcef Sebti critiquent le
mariage et la traditionnelle nuit de noce ; le premier dans La Mariée, le second dans Chanson
Pédagogique Couscous, et le dernier dans Nuit de noces.

Malgré une censure dissimulée mais efficace (contrdole des maisons d’édition par des comités
de lectures, bureaucratie, annulation de rencontres littéraires et de colloques universitaires...)
les poetes ne baissent pas les bras, bien au contraire, ils se lancent volontiers contre la morale
et le politiquement correct.

Durant les années 1960, Bachir Hadj Ali et Jean Sénac consacrent des ouvrages et des
articles a cette poésie. Pendant que Hadj Ali affirme que «La poésie engagée peut y aider en
portant le langage du peuple a un haut degré de puissance. La poésie est en effet protection sur
I’avenir. A partir du réel quotidien, débarrassé de sa grisaille conventionnelle, le poéte réve a un
monde nouveau, exprime l’inexprimabley ; Jean Sénac lui voit que: «Le ton n’est plus celui de
I’espoir adossé au drame, qui nourrissait notre lyrisme depuis 1954, mais un défi lancé a toutes les
mutilations...Notre poésie connait la une phase d’enthousiasme, d’impatience, d’insolence presque,
d’euphorie. Les themes deviennent plus orientés vers une conscience collective o

Au centre de cette effervescence, se trouve Mourad Bourboune, Rachid Boudjedra, ou encore
Youcef Sebti se distinguant par la virulence de ses poemes qui relatent le désenchantement
face aux réalités décevantes de I’indépendance :

Et pourquoi voulez-vous qu’on se taise

pourquoi voulez-vous quon ne réplique point

pourquoi voulez-vous qu’on se rende pas les coups

pourquoi voulez-vous quon ne vous crache pas a la gueule

pourquoi voulez-vous qu’on ne soit pas vos assassins...

L’aventure poétique se prolonge dans les années 1980 avec 1’apparition de nouveaux poetes
qui profitent de meilleures conditions dans I’édition, des poetes tels que Tahar Djaout,
Amine Khane, Farid Mammeri ou Arezki Metref, qui produiront des textes engagés

% Jean Sénac, Anthologie de la nouvelle poésie algérienne. Paris, Poésie 1, n° 14, Librairie Saint-Germain-des-Prés, 1971.

27


https://fr.wikipedia.org/wiki/1971

parlant de déception et de désillusion, entrevoyant méme un avenir sombre pour I’ Algérie a la
veille de la décennie noire.

3-Littérature algérienne de langue francaise des années 1980

Tahar Djaout, Rachid Mimouni, deux noms qui ont marqué la littérature algérienne des
années 1980, deux auteurs dont les ceuvres s’inscrivaient comme le prolongement des
revendications émises par leurs prédécesseurs, Rachid Boudjedra en particulier. Deux
écrivains qui questionnent cette Algérie qui féte son 20°™ anniversaire d’indépendance, et qui
va vivre une grave crise économique et sociale au milieu des années 1980. Cette nouvelle
génération composée aussi de poétes (Youcef Sebti, Habib Tangour, Rabah Belamri, Amin
Khan...) porta un regard pessimiste, critiquant avec virulence une société déstructurée et
désenchantée ou I'individu devient un témoin passif de cette situation. La question épineuse
abordée a cette epoque fut : faut-il s’ouvrir a la modernité et le progrés, ou au contraire, se

figer dans un conservatisme social et culturel ?

L’originalité Djaout et de Mimouni c’est justement d’avoir su se heurter aux réalités de
I’époque, leurs textes sont apparus dans un contexte particulier, a savoir : le climat politique
tendu, la montée inquiétante de I’islamisme radical, les inégalités et les injustices sociales qui

ont d’ailleurs mené aux événements tragiques du 5 octobre 1988.

« C’était plutét aux dirigeants a prendre lecon sur le comportement des citoyens » révele
I’un des personnages de Mimouni dans son recueil de nouvelles, La Ceinture de [’Ogresse,
décu dans ses espérances vaines a voir ce pays se développer et dont le raisonnement décrypte

la rupture inévitable entre le peuple et le pouvoir.

Les personnages principaux dans les textes de Rachid Mimouni, de Tahar Djaout, de Habib
Tangour ou de Rachid Boudjedra, sont des héros marginalisés, des agitateurs souvent doués
d’une intelligence et décidés a rompre avec le passé (les protagonistes sont ainsi souvent des
anciens combattants de la révolution). Mais surtout ils sont courageux parce qu’ils fustigent la

bureaucratie, I’état policier et la corruption.

Dr’ailleurs, le systéeme absurdement bureaucratique est dénoncé dans plusieurs ceuvres, on
cite Les Vigiles publié en 1991, récit d’un ingénieur inventeur un métier a tisser de nouvelle
génération, et qui est exaspéré par le z¢le bureaucratique et le chantage d’agents de la mairie,
de la police (il subit un interrogatoire en raison de sa présence a une manifestation de jeunes

étudiants) ou de la douane.

28



«Il ne faut pas toucher au pouvoir et a ce qui le représente. En dehors
de cela, tu peux y aller. Tu peux dénoncer tous les abus, tu peux
désigner tous les affreux mais quand ils ne sont pas au pouvoir. Tu as
déja vu une lettre de lecteur parlant du passage a tabac dans les
commissariats ou de la mauvaise gestion d’'un ministre ou des services

dans les prisons ? Les corps d’Etat sont sacrés et, a ce titre,

indénoncables.» extrait Les Vigiles

Tout comme le fonctionnaire dans I’Escargot entété (1977), personnage névrosé qui a pour
mission de nettoyer une grande ville de ses cing millions de rats. Fidéle a son poste et a
I’administration qui ’emploie, il se montre intransigeant et méthodique dans son travail,
frisant la paranoia (ponctualité, rigueur, sévérité...), il incarne cette administration

pléthorique et arrogante.

Méme constat chez Rachid Mimouni dans Le Fleuve détourné (1982) et Tombéza (1984)
dans lesquels on retrouve une critique négative du socialisme et ses dérives, des traditions et

de I’Histoire confisquée :

« Il n’est pas facile dans ce pays, d’étre Administrateur. C’est un poste
qui exige beaucoup de qualités. Il faut faire montre d’une grande
souplesse d’échine, de beaucoup d’obséquiosité, d’une totale absence
d’idées personnelles de maniere a garder a ses neurones toute
disponibilité pour accueillir celle du chef. Il faut surtout se garder
comme de la peste de toute forme d’initiative.» extrait Le Fleuve

détourné?*.

Avant que I’Algérie ne bascule dans I’intégrisme et la guerre civile, cette génération des
années 1980 a pu saisir et raconter ’intense désarroi du peuple algérien, dénongant aussi bien
les dérives du pouvoir technocratique, militaire et bureaucratique de 1’époque, que le poids de
la religion et de la tradition. Il ne s’agit pas pour eux de critiquer sévérement la société mais

d’inciter aussi le lecteur a réagir, et a envisager de nouvelles perspectives pour le progres du

pays.

% Tahar Djaout, Les Vigiles, Editions du Seuil, Paris, 1991
*! Rachid Mimouni, Le Fleuve détourné, Paris, Stock. 1982.

29



‘ ' e
k== o

3.1 Rachid Mimouni : u m ‘ .
I ,

En 1978, Rachid Mimouni publie son premier roman,
Le Printemps n’en sera que plus beau, un roman passé
presque inapercu et qui a pour thématique la guerre de libération. L’ceuvre du natif de
Boudouaou suit alors une trajectoire en rapport avec le contexte historique de 1’Algérie
contemporaine : le récit Une paix a vivre (1983) se déroule quelques mois apres
I’indépendance tout comme Le Fleuve détourné (1982) salué par la critique. Suivent alors
Tombéza (1984) qui porte un regard sévére sur le pays. D’ailleurs, Jean Déjeux considere que
ces deux ceuvres (Le Fleuve détourné et Tombéza) : «s’engageaient avec virulence dans le

roman contestataire contemporain»*

Le rapport/contraste entre la modernité et la tradition est I'un des sujets de prédilection de
Rachid Mimouni. D’abord dans L 'Honneur de la Tribu (1989) qui narre I’histoire d’un village
paisible qui se verra changer de statut en devenant une daira, une annonce qui effraye la
population locale. Puis dans son recueil de nouvelles, La Ceinture de [’'Ogresse (1990), qui
reprend le méme sujet, notamment dans la nouvelle Histoire de temps, et dans laquelle la
modernisation de la voie ferrée dans un petit village suscite une vive opposition chez les
habitants. L histoire se déroule au lendemain de I’indépendance, dans un village paisible ou la
proposition de la Société des Chemins de Fer passe tres mal lorsque son représentant dévoile
le plan du projet prévoyant la démolition de plusieurs maisons ainsi que du Mausolée de Sidi
Daoud fondateur du village. L’imam s’oppose aussi au projet sous prétexte que la société
chargée des travaux est étrangere et qu’il est impensable de permettre a des mécréants de
souiller I’honneur et la terre des villageois. Le projet est alors abandonné, la ligne ferroviaire a

été déviée, ce qui ne tardera pas a couper du monde le village.

«Je crois a [’écrivain comme pure conscience, probité intégrale, qui
propose au miroir de son art une société a assumer ou a changer, qui
interpelle son lecteur au nom des plus fondamentales exigences de |’humain :

la liberté, la justice, I’amour...Je coirs a l’intellectuel comme éveilleur de

2 Jean Déjeux, article paru dans la revue Hommes et migration, n°1122, mai 1989.

30



conscience, comme dépositaire des impératifs humains, comme guetteur
vigilant prét & dénoncer les dangers qui menacent la société». pensait Rachid

Mimouni %,

A partir du début des années 1990, Rachid Mimouni consacrera ses ceuvres a la menace
islamiste, d’abord dans un essai, De la Barbarie en général et de l’intégrisme en particulier
(1992), puis dans un roman La Malédiction (1993). Menacé par les terroristes, il quitte
I’Algérie pour s’exiler au Maroc vers la fin de I’année 1993, et meurt le 12 février 1995 a

Paris.

3.2 Tahar Djaout :

Né en 1954 dans la commune d’Ain Chafaa (Tizi Ouzou),
Tahar Djaout s’installe avec sa famille a Alger dans les années
1960, ou il fera ses etudes universitaires (licence en
mathématiques 1974). Tahar Djaout fréquente alors le milieu
intellectuel d’Alger, et commence a collaborer dans la presse
(El Moudjahid de 1976-1979) puis de 1980 a 1984 il est chargé
de la rubrique culturelle dans I’hebdomadaire Algérie-actualite,

et se lie d’amiti¢ avec un grand nombre d’artistes et

d’écrivains. Il publie ses premicres ceuvres littéraires au milieu |
des années 1970, des recueils de poésie (Solstice barbelé ; L’Arche a vau-1’eau ; L’ Oiseau
minéral) ; des romans L’Exproprié (1976) ; Les Chercheurs d'os (1984) ; L’Invention du
désert (1987) ; L’ Exproprié (1991) ; Les Vigiles (1991) ; et des essais : Les Mots migrateurs,
Une anthologie poétique algérienne (1984) ; Mouloud Mammeri, entretien avec Tahar Djaout
(1987).

Menacé de mort a plusieurs reprises, Tahar Djaout choisit de rester en Algérie, il fonde avec
ses amis journalistes Arezki Metref et Abdelkrim Djaad, son propre hebdomadaire Ruptures

dont le premier numéro est sorti en janvier 1993. Cing mois plus tard, le 26 mai 1993, Tahar

 Entretien dans Voix multiples, réalisé par Hafid Gafaiti.

31



Djaout est victime d’un attentat devant son domicile a Bainem (Alger), il meurt une semaine
apres, le 2 juin a ’hopital. Il est I'un des premiers intellectuels et journalistes victimes de la
barbarie terroriste, son assassinat a d’ailleurs provoqué non seulement une onde de choc dans
le milieu intellectuel en Algérie mais a pouss¢ aussi des dizaines d’écrivains, de journalistes et
d’universitaires a fuir le pays. L’écrivain Rachid Mimouni a dédié son roman La Malédiction
a Tahar Djaout, dans 1’épigraphe il écrit : «4 la mémoire de mon ami [’écrivain Tahar Djaout,
assassiné par un marchand de bonbons sur ’ordre d’un ancien télier.» De son coté son ami
I’écrivain Rabah Belamri pense : «Tahar est mort parce qu’il était un esprit libre et sa parole

un chant de naissance face a la nuit des consciences.»

Au début de la crise politique et sécuritaire que vit 1’Algérie en ce début des années 1990,
Tahar Djaout prononcera sa célebre phrase :

« Le silence, c’est la mort, et toi, si tu te tais,

tu meurs. Et si tu parles, tu meurs. Alors dis et

meurs. »

Extrait a analyser : Les Vigiles de Tahar Djaout (page 123/124)
Mahfoudh se rend compte que certaines questions sont posées deux ou méme trois fois : le

questionneur se moque-t-il de lui ou cherchet-il a mettre en défaut sa mémoire et la veracité
de ses dires ? A moins que I'ersatz de blcheron ne soit tout simplement débile. Car Mahfoudh
remarque que les questions qui reviennent sont celles ou le risque de se tromper est quasi
nul.

Mahfoudh a di répondre en tout aux questions suivantes (certaines dénotent une science qu'il
n'aurait jamais soupgonnée chez I'interrogateur) :

Son nom.

Sa date de naissance.

Son adresse.

Son niveau d'instruction.

Ses activités durant la guerre d'indépendance.

Sa nationalité est-elle une nationalité d'origine ou une nationalité acquise ?

Connait-il des personnes de I'opposition ?

Combien de fois a-t-il été emprisonné et pour quels motifs ?

Sa date de naissance.

32



Fume-t-il ?

Boit-il de I'alcool ?

A-t-il des penchants homosexuels ou pervers ?

Ses activités durant la guerre d'indépendance.

A-t-il lu et combien de fois la Constitution du pays ?

Pense-t-il que la justice rendue dans le pays est irréprochable ?

Sa nationalité est-elle une nationalité d'origine ou une nationalité acquise ?

Le Prophete de Khalil Gibran est-il ou non un livre sacrilege ?

Quel était le nom de son commandant de corps durant son service militaire ?

Y a-t-il une différence entre un homme a femmes et un homme a principes ?

A-t-il lu le Coran et/ou Le Capital ?

Travaille-t-il bien dans un institut agronomique, y enseigne-t-il la sociologie rurale ?

A-t-il eu deux ou trois enfants nés de sa liaison extraconjugale ?

Combien de fois a-t-il été emprisonné et pour quels motifs ?

Est-il vrai qu'interrogé sur les religions, Einstein accorda son suffrage a I'islam?

Le Prophéte de Khalil Gibran est-il ou non un livre sacrilege? (A cette question posée deux
fois, Mahfoudh a pris le malin plaisir de répondre une fois par oui et une fois par non.)

Ses activités durant la guerre d'indépendance.

Combien de fois a-t-il tenté de soulever les citoyens contre le régime en place ?

Combien de fois est-il sorti a I'etranger?

Y a-t-il pris contact avec les ennemis du pays ?

A-t-il deja exercé I'espionnage et pour le compte de qui?

Son adresse.

Sa date de naissance.

Son nom.

L'interrogatoire terming, I'hnomme a la carrure de blcheron fait semblant d'ordonner puis de
relire en diagonale les feuilles noircies. Il se leve sans interrompre sa lecture puis quitte la

piece...

33



4-Littérature algérienne de langue francaise : les années 1990 : Ecrire dans
I'urgence, décrire I'horreur

L’Algérie a connu I’'un des moments les plus sombres de son histoire durant les années 1990,
le pays s’est déchiré dans une guerre civile qui a fait des milliers de morts. Un pays au bord
du chaos: attentats, assassinats, répression et menaces, en plus d’une situation
socioéconomique des plus précaires. Il faut dire que les événements d’octobre 1988 ont
¢branlé profondément le pays, mais personne ne soupconnait que le pays allait s’enfoncer
dans une spirale de violence. Le réve de voir une Algérie démocratique et libre s’est vite
transformé en un cauchemar. Ecrivains, cinéastes, artistes et intellectuels d’une maniére

générale, ne pouvaient rester en marge de cette conjoncture difficile.

Le terrorisme frappe aveuglement les civiles, les militaires, les intellectuels, les journalistes,
et les écrivains. Les années 1993, 1994 et 1995, furent les plus sombres pour la littérature
algérienne : le médecin et ecrivain Laadi Flici assassiné dans son cabinet dans la Casbah
(mars 1993) ; quelques semaines plus tard, le cycle meurtrier de ’assassinat des journalistes
est inauguré lorsque Tahar Djaout est tué de trois balles devant son domicile (mai 1993);
puis vint le tour de son ami le poéte Youcef Sebti égorgé a Alger (décembre 1993) ;
Abdelkader Alloula tué par balles a Oran (mars 1994) ; Azzedine Mejoubi comédien et
directeur du TNA assassiné a Alger (1995).

«L’intelligentsia, c’est l'intelligence vive d’un pays, et si jamais on arrive, soit a la détruire
(physiquement parlant) soit a la faire fuir, je crois que ¢a sera la mort de ce pays» pensait

Rachid Mimouni?,

Quelques mois avant son assassinat, Tahar Djaout écrit dans le premier numéro de sa revue
Ruptures®: «que [ "Algérie vit la période des combats décisifs ou chaque silence, chaque
indifférence, chaque abdication, chaque pouce de terrain cédé peuvent s’avérer fatals. (...)
Aucun populisme, aucun démocratisme aucun pseudo-humanisme, aucun calcul tortueux ne
réussira a nous convaincre qu’une idéologie pourrie de totalitarisme, d’obscurantisme et
d’exclusion peut s’avérer bénéfique et qu’elle vaut la peine d’étre testée. C’est [’autre Algérie
que nous défendrons quant a nous, 1’Algérie de la générosité et de I’ouverture- mais aussi de

I’intransigeance lorsque certaines valeurs sont mises a mal.»

2 Déclaration prononcée dans une émission de la télévision de la Suisse en 1994.
% Dans la chronique La Lettre de I’éditeur, janvier 1993.

34



Boualem Sansal
Le serment

des barbares

Yasmina Khadra

A quoi révent

les loups Rachid Boudjedra
Les Funérailles

Assia Djebar
Le Blanc de I'Algéric

L’écriture d'urgence :
Le terme ecriture d’urgence fait alors son apparition a la fin des années 1990, une littérature

qui se fonde sur des fictions tres réalistes afin de décrire toute forme de violence (attentats,
assassinats, embuscades....). Des auteurs qui réitérent leur engagement a lutter contre
I’obscurantisme : Mohammed Dib : «Notre responsabilité est grande et décisive. Il s’agit
pour nous d’ceuvrer a préserver les intéréts d’un pays et la pérennité de ’état algérien (...) 1l
ne subsistera dans [’histoire que ce que les intellectuels créent comme ceuvres pour les laisser

aux générations a venir»

Maissa Bey : «Et puis, il a fallu qu’un jour, je ressente l’'urgence de dire, de « porter la
parole », comme on pourrait porter un flambeau. C’était une nécessité devant la menace de

plus en plus précise de la confiscation de la parole»

Mais cette appellation ne plait pas a tout le monde, des écrivains comme Yasmina Khadra
pensent que : «Qualifier la littérature algérienne des années 90 de «littérature d’urgence »
reléverait beaucoup plus d’une option de Marketing que d’une approche objective. Je pense,
au contraire qu’il s’agit la d’une forme d’engagement et de combat que [’esprit algérien a
choisi comme espace d’expression a I’heure ou son pays était devenu un enclos sinistré livré

. . 1 . 26
a la barbarie et a [’'obscurantismey

% Entretien avec Rachid Mokhtari, paru dans La Graphie de I'horreur, essai sur la littérature algérienne (1990-2000), Editions Chihab 2002.

35



Des romans réalistes et bouleversants ayant connus un grand succes comme ceux de Rachid
Mimouni La Malédiction (1993) ; Rachid Boudjedra avec Timimoune (1994) et La Vie a
[’endroit (1997); Assia Djebar avec Le Blanc de ['Algérie (1996) ; Yasmina Khadra
[’Automne des Chimeres (1998) et A Quoi révent les loups (1999) ; de Mohammed Dib Si
Diable veut (1998) ; de Maissa Bey avec Au commencement était la mer (1996) ; de Aziz
Chouaki I’Etoile d’Alger (1998) ; Boualem Sansal Le Serment des Barbares (1999).

On se focalise aussi sur le profil des «tueurs» ou des «terroristes», des personnages présentes
comme de jeunes marginalisés qui basculent du jour au lendemain dan I’intégrisme : a
I’exemple de Nafa dans A Quoi révent les loups de Yasmina Khadra un terroriste dont le
réve était pourtant de devenir acteur au cinéma ; ou du personnage Moussa dans [’Etoile

d’Alger de Aziz Chouaki, un musicien désespéré et trahi qui choisit la voie du terrorisme.

«En ma qualité d’écrivain, je me plie a cette dynamique sans laquelle mon écrit perdrait en
plausibilité. Pour ce faire, c’est ma mémoire et non mon imaginaire qui entre en action. Il
s’agit d’abord d’un travail de reconstitution. Les souvenirs, les détails qui m’ont frappé, les
particularités qui rendent compte tout de suite des reperes qui constituent, en méme temps, les
balises au-dela desquelles la dérive romanesque est inévitable, [’ensemble de ces facteurs me
sensibilise, me rend attentif, voire scrupuleux vis-a-vis des caractéristiques en question.»

explique Yasmina Khadra & propos de son roman /’Automne des Chiméres®'.

La littérature algérienne a payé le prix fort de son engagement contre 1’intégrisme, de
nombreux écrivains, intellectuels et universitaires vont s’exiler en Europe, en Amérique ou
dans le monde arabe, fuyant un pays en guerre. On citera les noms de Rachid Mimouni,
Rachid Boudjedra, Arezki Metref, Aissa Khelladi, Aziz Chouaki, Abdelkader Djemali, et

tant d’autres.

Et c’est surtout a partir de la France, que ces écrivains désormais exilés vont tenter de faire
entendre leur voix pour combattre ’intégrisme. En 1994, Aissa Khelladi, lui-méme exilé,
fonde Marsa-Editions et sa collection Revue-collection Algérie Littérature, une revue qui a eu
le mérite de faire connaitre et de publier des poétes, des écrivains ou des peintres, a travers la

publication d’ceuvres souvent inédites.

D’autres écrivains par contre, ont choisi de rester et de braver le danger malgré les menaces et

les risques encourus, c’était le cas de Yasmina Khadra —de son vrai nom Mohamed

77 Au journal Libération 9 juillet 1998.

36



Moulessehoule- qui parle dans cet entretien?® de son roman polar L'Automne des chiméres :
« Je n'ai pas quitté mon pays depuis une décennie. Ce que je constate tous les jours, de mes
propres yeux (le sont-ils encore d'ailleurs?), est tel que je ne peux que m'incliner devant les
sacrifices consentis par la police et I'armée algériennes. Pour comprendre notre crise, il faut

la vivre, ne pas la perdre de vue une seule seconde. C'est ce que je fais.»

D’autre part et afin d’exprimer leur colére et leur indignation face a violence et a la montée de
I’extrémisme, des écrivains avaient choisi de s’exprimer par le biais des essais ou des
pamphlets politiques comme I’a fait Rachid Boudjedra avec Fis de la haine (1992), et

Rachid Mimouni De la barbarie en générale, et de l’intégrisme en particulier (1993).

Yasmina Khadra :

La littérature algérienne de langue francaise compte dans ses rangs des écrivains au parcours
fascinant et truffé d’obstacles. C’est le cas de 1’écrivain Yasmina Khadra, de son vrai nom,
Mohammed Moulessehoul. Le natif de Kenadsa (wilaya de Bechar) a fait une longue carriére
militaire qui a commencé a 1’age de 9 ans (école des cadets), qui ne se termine qu’a la fin des
années 1990.

Apreés avoir écrit sous son vrai nom quelques
romans et des recueils de nouvelles durant les
années 1980, il est devenu difficile pour
Mohammed Moulessehoul d’éviter la censure
de sa hiérarchie, c’est pourquoi il optera pour
le pseudonyme de Yasmina Khadra (prénom
de sa femme) pour publier ses ceuvres. C’est
notamment le cas de Morituri, qui le révélera
au public frangais.

Durant les années 1990 et en ces temps de guerre contre le terrorisme, Yasmina Khadra est au
ceeur de I’action dans différents maquis. Et c’est aussi un écrivain de son époque, qui va
s’illustrer en publiant a partir de 1997 plusieurs romans consacrés au terrorisme en Algérie :
Morituri (1997), L'Automne des chiméres (1998), Double blanc (1998), A quoi révent les
loups(1999), Les Agneaux du Seigneur (1998). Le succeés est phénoménal tant en Algérie
qu’en France, le public découvre une plume talentueuse et incisive a la fois, et son vrai nom

est révélé officiellement a I’occasion de la sortie de son roman autobiographique /’Ecrivain
(2000)

Ecrivain infatigable, Yasmina Khadra s’exile au Mexique puis en France. Ses ceuvres se
tournent de plus en plus vers ’universalité : d’abord avec Les Hirondelles de Kaboul (2002)
sur la guerre en Afghanistan, puis [’Attentat (2005) sur le conflit palestinien, Les Sirénes de

% bid

37



Bagdad (2006), La Derniere Nuit du Rais (2015) sur la derniere nuit de Mouammar Khadafi ;
Khalil (2018) sur les attentats de Paris en 2015.

Ses romans sont traduits dans plusieurs langues, et certains sont adaptés au cinéma, en bd ou
au théatre :  Ce que le jour doit a la nuit, I’Attentat, Morituri....

Extrait & analyser : A Quoi révent les loups ?*° de Yasmina Khadra
Le lendemain, sans m’en rendre compte, j’allai le trouver dans son cabinet que masquait une

tenture, a c6té du minbar. I1 m’accueillit avec déférence, me déclara qu’il était ravi, que la Foi
partagée valait toutes les asceses du monde. Avant de me donner la parole, il tint & me mettre
a l’aise. Il me récita des hadiths certifiés, me raconta I’histoire de Job et m’expliqua que la
douleur n’était une souffrance que pour les impies. Ensuite, il me récita la sourate Er-
Rahmane. Sa voix chantante m’envouta. J’aurais souhaité qu’elle ne s’arrétat jamais. L’imam
Younes avait les larmes aux yeux lorsqu’il se décida enfin a écouter mes confidences. Pas une

seconde son visage séraphique ne trahit un sentiment.

— C’était ce qui pouvait t’arriver de mieuX, frere Nafa, dit-il a la fin de mon récit. La majorité
de mes ouailles n’ont pas eu ta chance. Elles sont 1a parce que leurs parents €taient la, avant.
Elles sont nées musulmanes et ne font que perpétuer la tradition. Toi, tu es parti chercher
autre chose sous d’autres cieux. Tu avais des réves, des ambitions. Tu avais faim de la vie. Et
Dieu t’a conduit 1a ou tu voulais arriver. Pour t’éclairer. Tu as connu le faste, le pouvoir, la
fatuité. Maintenant, tu sais que ces extravagances, cette ostentation tapageuse ne s’évertuent
qu’a camoufler la laideur des vanités, la misére morale de ceux qui refusent d’admettre qu’un
bien mal acquis ne profite jamais. Maintenant, tu sais ce qui est juste, et ce qui ne I’est pas.
Car la pauvreté ne consiste pas a manquer d’argent, mais de repéres. Tu as été chez les
grosses fortunes. Ce sont des gens immondes, sans piti¢ et sans scrupules. Ils s’invitent pour
ne pas se perdre des yeux, se détestent cordialement. Un peu comme les loups, ils opérent en
groupes pour se donner de I’entrain, et n’hésitent pas un instant a dévorer cru un congénére
qui trébuche. Derriére les facades imposantes de leurs palais et leurs accolades hypocrites, il
n’y a que du vent. Tu dois rendre grace au Seigneur pour cette expérience inestimable. Tu as
¢té aux portes de I’enfer, et tu n’y es pas tombé. Au contraire, tu as pris conscience de la
Vérité, celle qui te permet de te regarder dans une glace sans te retourner, ni te détourner, qui
t’aide a t’assumer dans ’adversité. Tu as été ressuscité, Nafa mon frere. Te rends-tu compte

de ta chance ? On s’égare toujours lorsqu’on cherche ailleurs ce qui est a portée de la main.

%% Yasmina Khadra, A quoi révent les loups, Paris, Julliard, 1999.

38



Aujourd’hui, tu as compris. Tu sais ou est ta place. Ce n’est pas la mort d’une petite écervelée
qui te chagrine. Quelque part, elle I’a mérité. Tu es malheureux parce que ton pays t’indigne.
Tout en lui te désespére. Tu refuses d’étre ce qu’on veut que tu sois, I’ombre de toi-méme,
pécheur malgré toi. Comme tous les jeunes de ce pays, tu as été séduit et abandonné. Mais tu
n’es plus seul désormais. Tu as des reperes, et des millions de raisons d’espérer. Lorsqu’il n’y
aura plus rien dans le monde, lorsque la Terre ne sera que poussiere, demeurera alors la face
d’Allah. Et au jour dernier, il te sera demandé, sans complaisance aucune : « Qu’as-tu fait de
ta vie, Nafa Walid ? » Ta réponse, c’est a partir d’aujourd’hui qu’il faut la préparer. Car il est
encore temps. Tu tiens vraiment a faire quelque chose de ta vie, frére Nafa ? A la bonne
heure. Tu voulais étre acteur, décrocher les réles qui te projetteraient au firmament. Eh bien,
je te les accorde : je te propose le ciel pour écran, et Dieu pour spectateur. Montre donc
I’étendue de ton talent. Je ne sais toujours pas ce qu’il m’était exactement arrivé, ce jour-Ia.
Jai quitté la mosquée et j’ai flané dans la Casbah comme jamais je ne ’avais fait auparavant.

Puis je suis monté sur la colline....

39



5-Littérature algérienne des années 2000/2010 : le temps du renouveau

Afin de pouvoir s’affirmer et affirmer sa spécificité, toute littérature est condamnée a se
renouveler et a s’adapter aux mutations sociales et culturelles de son temps. La littérature
algérienne de langue frangaise n’est pas en reste en ce début du 21¢ siecle marqué par le
progrés technologique et la diversité des formes artistiques. Une littérature qui s’ouvre tant
bien que mal a la modernité méme si le temps des témoignages et de la dénonciation n’est pas
tout a fait terminé. L’écrivain algérien du 21¢ siecle est un créateur de son époque, a
I’imagination fertile qui ne congoit pas I’emploi de la langue frangaise comme une contrainte
(il assume ce choix alors qu’il aurait pu écrire en langue arabe), et se nourrit de sa société, des
mythes et des légendes ayant marqués 1’imaginaire collectif algérien. Il ne renonce en rien en
sa vocation premiére qui est celle de dénoncer les entraves d’une société aliénée, ceci-dit, et
du point de vue esthétique les ceuvres romanesques offrent une description réaliste en

dégageant des perspectives plus symboliques, et surtout plus poétiques.

La décennie noire continue d’alimenter les débats et d’inspirer les auteurs tels que Salim
Bachi dans Le Chien d’Ulysse (2001) ; Slimane Ait Sidhoum avec Les Trois doigts de la
main (2002) Rachid Boudjedra avec Les Funérailles (2003) ; Maissa Bey Puisque mon

40



ceeur est mort (2010) ; ou plus récemment encore Adléne Méddi avec son roman 1994 publié
en 2017.

Mais le roman algérien sort du réalisme pur pour se consacrer a des sujets résolument plus
intimistes explorant 1’étre et son imaginaire, et questionnant le passé et I’Histoire du pays.
Des sujets dits « sensibles »sur la Guerre de libération sont alors abordés, comme chez
Anouar Benmalek qui parle dans son roman Le Rapt du massacre de Malouza : «...je ne
parle pas seulement de [’Algérie des années récentes du terrorisme et des massacres de
villages entiers, de la négation des droits de [’homme par [’armée nationale et les services de
securité, ni des agissements de [’armée coloniale qui, depuis la conquéte de 1830 jusqu’au
dernier jour d’occupation en 1962, a usé largement des moyens les plus ignobles : torture,
assassinats, camps de regroupements ou les gens crevaient de faim, au sens littéral du terme,
etc. Je parle aussi de notre propre guerre de libération. Malgré la grandeur du combat des
notres pour l’indépendance du pays, il y a eu des événements abominables qu’il ne faut pas

occulter et qu'un écrivain se doit de racontery explique Anouar Benmalek®

Autre tendance apparue en ces années 2000 que celle de «I’écriture», les contours et les codes
traditionnels du roman sont bousculés pour laisser place a une creation plus libre, plus
fragmentée et plus éclatée. «L ’écriture pour moi est une entreprise de reconstruction de
soi» reconnait 1’écrivain Slimane Ait Sidhoum. Dans leurs romans EI-Mahdi Acherchour,
Mourad Djebal, Djamel Mati, Habib Ayyoub, Mustapha Benfodil, ou Kamel Daoud se
nourrissent également des écrits de Kateb Yacine, de Rachid Boudjedra, de Habib
Tenggour, ou Tahar Djaout; ils brouillent les repereset bouleversent le genre
romanesque en incluant de la poésie, du théatre, des flash-backs, de longs soliloques, la mise

en abime...etc.

Et si ’humour est présent dans cette littérature, chez Chaouki Amari Le Faiseur de trous
(2007), ou chez Habib Ayyoub Le Remonteur de I’horloge (2012), il n’en demeure pas
moins que les écrivains continuent a décrire les réalités sociales dans cette époque de
I’accumulation des frustrations et des déceptions, de 1‘effondrement des valeurs tels que
I’imagine Boualem Sansal en critiquant la bureaucratie et la corruption dans Dis-moi le
Paradis (2003) ; ou Kamel Daoud dans O Pharaon (2004) un récit qui raconte le

désenchantement et les déceptions de 1’ Algérie des années 1990 et 2000.

* Dans Vivre pour écrire, Anouar Benmalek Entretien avec Youcef Merahi, Ed Sedia, 2006. P.65.

41



« ....les themes sociaux développés, comme le chomage, [’exil, [’amour, l’identité, le suicide, rendent
compte des préoccupations majeures du roman algérien de ces années 2000. Les personnages qui en
sont marqués, sont jeunes. Ils n’ont pas de passé sur lequel ils pourraient s ’appuyer, s’y illusionner.

lls ont un présent et pas un futur, méme pas immédiat.»>* note Rachid Mokhtari

5.1 L’essor de I'édition
Cette ¢époque est caractérisée par un foisonnement des ceuvres et des formes (poésie,

théatre...), de nouveaux noms ont fait leur apparition grice notamment a 1’émergence des

maisons d’édition.

Le secteur de I’édition connait un développement sans précédent, tandis que certaines maisons
d’éditions prospérent telles que I’ANEP, Casbah Editions (créées en 1995), Chihab
Editions (1989), ou Média-Plus (1991) ; d’autres voient le jour au cours des années 2000 a
I’image des éditions APIC (fondées 2003) qui publient de jeunes auteurs Sarah Haidar, ou
Akram El Kebir, des poctes tels que Youcef Merahi ou Habib Tangour, I’écrivain franco-
algérien Akli Tadjer. Autres exemples avec les editions Sédia (Anouar Benmalek, Malika
Mokeddem, Yasmina Khadra), Dalimen (2001), ou encore Koukou (2009).

Lancées en 2000 par le couple Selma Hellal et Sofiane Hadjad (lui-méme écrivain), les
éditions Barzakh reflétent a elles seules ce dynamisme remarquable des années 2000, une
maison d’éditions porteuse d’une vision qui encourage a la fois les jeunes auteurs souvent
méconnus tels Adléne Meddi, Samir Toumi, Kamel Daoud, El Mahdi Acherchour, Kaouther
Adimi, Mourad Djebel, Mustapha Benfodil, Chawki Amari, et Habib Ayyoub ; et publie aussi
des écrivains de renommeée comme Rachid Boudjedra, Maissa Bey, Mohammed Dib, Salim
Bachi, Assia Djebar, et Noureddine Saadi. Avec un catalogue qui compte plus de 150 livres
comprenant des romans, des essais, des recueils de nouvelles ou de poésie, les éditions
Barzakh ont recu en 2010 le prix de la Fondation Claus des Pays-Bas pour la culture, prix

remis par la Reine des Pays-Bas.

«Avec l’ouverture économique et politique, en 1988, on a assisté a |’émergence de nouvelles
maisons d’édition dans le secteur privé, qui comprenaient une vingtaine d’éditeurs jusqu’au
début des années 2000, ou le ministere de la Culture a mis en place des programmes d’aide a
la publication, qui accompagnaient surtout I’organisation de grands événements culturels...

Ces différentes manifestations, ont permis une prolifération des maisons d’édition, qui ont

*! Rachid Mokhtari, Le Nouveau souffle du roman algérien. Essai sur la littérature des années 2000. Chihab
Editions .2006.

42



dépassé, certaines années, 650 éditeurs enregistrés au service du dep6t légal de la
Bibliotheque nationale d’Algérie. Actuellement, on compte environ 200 maisons d’édition
actives.

Durant ces années, le livre est entré dans une phase dynamique, avec la création de plusieurs
festivals nationaux et internationaux.» reconnait Azzedine Guerfi, directeur des Editions

Chihab, lors de la rencontre littéraire algéro-coréenne qui a eu lieu le 19 mars 2018 a Alger.
32

5.2 Une littérature Monde
Mais c’est surtout a I’étranger que cette littérature se fait connaitre, les textes ne traitent plus

de I’Algérie mais vont s’emparer de themes universels, explorer d’autres horizons et d’autres

«urgences» : le terrorisme international avec Salim Bachi dans Tuez-les tous (2006) et Moi,

Khaled Kelkal (2012), ou encore Boualem Sansal avec 2084 (2015) ; les conflits au Moyen

Orient avec la trilogie de Yasmina Khadra I’Attentat (2005); Les Hirondelles de Kaboul
(2002) et Les Siréenes de Bagdad (2006); la Deuxieme Guerre Mondiale Anouar

Benmalek®® Fils de Shéol (2015). Des auteurs choisissent aussi de consacrer des ceuvres

biographiques sur des personnalités historiques : La Derniére nuit du Rais (2015) de
Yasmina Khadra aborde la derniere nuit du leader libyen Mouammar Kadhafi avant sa
mort ; tout comme Salim Bachi qui publie en 2013 un étonnant roman intitulé Le Dernier été
d’un jeune homme sur le voyage d’Albert Camus au Brésil en 1949, un Camus fatigué et
malade, mais nostalgique de son enfance passee a Alger ; enfin, Kamel Daoud et Kaouthar
Adimi surprennent le monde littéraire en France et en Algérie et obtiennent plusieurs prix
littéraires, le premier pour son roman Meursault Contre-Enquéte (2013) dans lequel il
réhabilite le personnage de «[’Arabe » de 1’ceuvre d’Albert Camus, [’Etranger, tandis
qu’Adimi avec son roman Nos Richesses (2017) retrace la vie du libraire et éditeur Edmond
Charlot.

La littérature algérienne du 21¢ siécle qui, a I’épreuve de la mondialisation, se distingue par
une production littéraire prolifique, soucieuse d’appartenir a son époque. Une littérature qui se
place encore sous le signe de 1’urgence, de la dénonciation et de la description des maux qui

rongent la société.

32 https://www.vitaminedz.org/reflexion-edition-algerienne-et-partenariat/Articles_28848_6313703_0_1.html
%% Dans son entretien avec Youcef Merahi, Anouar Benmalek défend d’ailleurs les themes universels abordés
dans ses romans en déclarant : «je suis algérien et écrivain et non écrivain-algérien en un seul mot entendu
dans le sens ou une certaine fatalité génétique et géographique aurait dii me dicter ethniquement mes thémes
et mon travail d’écrivain. C’est, @ mon sens, le pire qui puisse arriver a un écrivain : étre enfermé dans sa
communauté, étre privé de 'expérience des autres.»

43



Bibliographie :

- Achour Christiane, Anthologie de la littérature algérienne de langue francaise. Histoire
littéraire et anthologie (1834-1987), Paris/Bordas, Alger/Entreprise Nationale de Presse, 1990
- Audision Gabriel. Jeunesse de la Méditerranée, Gallimard, 1935

- Déjeux Jean. La littérature maghrébine d’expression francaise. Paris, PUF, 1992.

- Déjeux Jean, La littérature algérienne contemporaine. PUF, 1975.

- Déjeux Jean, article paru dans la revue Hommes et migration, n°1122, mai 1989.

- Djaout Tahar, Les Mots migrateurs, Une anthologie poétique algérienne, Office des
Publications Universitaires (OPU), Alger, 1984.

- Djaout Tahar, Les Vigiles, Editions du Seuil, Paris, 1991.

- Dib Mohammed, La Grande Maison, Paris, Le Seuil, 1952.

- Gafaiti Hafid, Introduction a I'édition algerienne de Tombéza de Rachid Mimouni. Paru dans
Tombéza, Alger, Laphomic, 1986.

- Khadra Yasmina, A quoi révent les loups, Paris, Julliard, 1999.

Lansari, Ahmed Conditions socio-historiques et émergence de la littérature algérienne,
Alger, OPU, 1986. p.35

- Memmi Albert, Anthologie des écrivains maghrebins d’expression francaise. Paris,
Présence africaine, 1964.

- Merahi Youcef, Vivre pour écrire, Anouar Benmalek, Ed Sedia, 2006.

- Mimouni Rachid, Le Fleuve détourné, Stock, Paris,1982.

- Mimouni Rachid, Tombéza, Stock, Paris,1984

- Mokhtari Rachid, Le Nouveau souffle du roman algérien. Essai sur la littérature des années
2000. Chihab Editions .2006.

- Mokhtari Rachid, La Graphie de [’horreur, essai sur la littérature algérienne (1990-2000),

Editions Chihab 2002

44



- Sebti Youcef, | 'Enfer et la folie (daté septembre 1962-octobre 1966), SNED, Alger, 1981.

- Sénac Jean, in Le Monde, L Algérie d’une libération a I’autre, a0t 1973.

- Sénac Jean, Anthologie de la nouvelle poésie algérienne. Paris, Poésie 1, n° 14, Librairie
Saint-Germain-des-Prés, 1971.

- Serreau Jean-Marie, Le Poéte comme un boxeur, Seuil, Paris, 1994,

- Yacine Kateb, Nedjma, Paris, Editions du Seuil, 1956.

Revues et presse électronique :

-El Moudjahid, 1963.
-Revolution Africaine 1963.
-Ruptures, janvier 1993.
-Libération 9 juillet 1998.

-https://www.vitaminedz.org/reflexion-edition-algerienne-et-

partenariat/Articles_28848 6313703 _0_1.html

45


https://fr.wikipedia.org/wiki/1971
https://www.vitaminedz.org/reflexion-edition-algerienne-et-

Table des matiéres

Présentation SENArale du COUNS ... 1
1-INfOrmMations SUF 1@ COUIS .....uiiiiiiiiiiiiieee ettt e e e e s et e e e e e e s rre e e e e e e e e e snnrreeeas 2
2-Présentation U COUPS & ...oiiiiiiiiiiiiee ettt ettt e e e e e ettt ettt e e e e s s sabb b bttt eeeesssaabbeaeeeeeeessnnnes 2
I I 0o 1= o 1 OO PP PPPPPPPRN 3
P R gUIS © i 4
D-ViS8E A AP PrENTISSAEE © oo 4
6-Modalités d’évaluation des apprentissages.......ccccveeeiiiiiii 4
7-Activités d’enseignement-appPrentissage......ccccee i, 4
CHAPITRE 1: Cas de la littérature AlErienne ........ccooeeeiiii i, 5
1-Naissance d'UNe [ITEErature ......coocvveiiiiiie e e e e e s 5
2-Les contextes d’émergence de la littérature algérienne ........ccccceeiiiiiiiiiiiiciccc 7

2.1 VOYABEUIS €1 EXOTISIME ..uiiiiiii ittt et s e e et s s ettt s e etaas s e eaaaaseeaennnseeennanaens 7
2.2 Le courant Algerianiste.....ccci i, 7
2.3 L'Ecole d’Alger (1935-1950) ......cccuuuiiiieeeeeieiiiirieeeeeeeeeeitrreeeeeeeeseeatrraeeeeeeeesanasssaeeeeeessanensssanees 8
T Y2 9
Texte 1: NOCES A’ AIDEIt CAMUS ...ccoiiuiiieeiiiiiee ettt ettt e sb e e st e e s e e eaenreee s 9
Extrait 2 : Sang des races de Louis Bertrand :.........cccceeeiiiiiiiii 10
3-La littérature algérienne des anNées 1950. ... 11
3.1 Contexte pPolitiqUe 1 SOCIAl .....uuvviiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeieee ettt e ee e e eeaeeeeesasesarssererersrseeraraees 11
3.2 Littérature et ENGAZEMENT......cuiiiiiiiiiiiiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeerereeeeeaeereraessaraaererrarerrrrarrrrrarrrrrrarares 12
3.3 Littérature algérienne des années 1950. (Seconde Partie) : ......ccccceeeeiiiiiiiiiii 13
R N 1 7] o I (ol [T SO PP PP OPPPPPPPI 13
Nedjma :leroman de FAIGErIE ..o 14
Extrait a analyser : Nedjma de Kateb Yacine ... 15
3.5 MOhaMMEA Db ..ottt s e s st e e e s 17
Extrait a analyser La Grande Maison, Mohammed Dib ................ccc 19

CHAPITRE 2 : L'Apres-iNdEPENTANCE : ...ooviiiiiiiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeeseessesesreesssssesssssssssessrsrarrrrrrrrrrrerrrare 20

1-Littérature algérienne des années 1960/1970 ........uueeiieeeeiiiiiiieeeeeeeeeeeeiiree e e e e e e e eecireeeeeaeeeeennaans 20
4.1 RAChid BOUGJEAIA ...uuuueiiiiiiiiiiiiiiii e anan 23
2-La littérature algérienne des années 1960-1970 (deuxiéme partie) : I'insurrection poétique !....26
3-Littérature algérienne de langue frangaise des années 1980 ..............cceeeeeiieiiiiieeeee 28
3.1 RACITA MIIMIOUNI ettt ettt sttt e e sttt e s st e e s sabe e e s sabaeeeeaaneeeens 30
S =1 o ¥ Tl D T T TV PN 31



Extrait a analyser : Les Vigiles de Tahar Djaout (page 123/124)......ccceeevcreeeecciieeeeiiieeeeeeieee e 32

4-Littérature algérienne de langue francaise : les années 1990 : Ecrire dans I'urgence, décrire

1 Lo T4 4 TN PP PP PUUPPPPPUPPPPN 34
L 8CrItUNE O UMENCE & oo 35
YasminNa KNAOra f..eeeeeiieeieieeeeee ettt e e e e s ettt e e e e e s e et e e e e e e et aeeeeeeeeas 37
Extrait & analyser : A Quoi révent les loups ? de Yasmina Khadra............ccccovereenenieeneeniencene. 38

5-Littérature algérienne des années 2000/2010 : le temps du reNOUVEAU .......uvvevveeeeeeiicnvveeeenennnn. 40
5.1 L7@SSOr de I"EdITION ....eeeiiiiiiieeeiee e e 42
5.2 UNe lITEErature IMONTE .......oeiiiiiiiie ittt e e e s 43

211 o] [ToT=q =T o] o 1T PP PPPPPPIRt 44

47



