
 1 

 

       

Université Frères Mentouri Constantine I 

   Faculté des Lettres et des Langues 

                            Département des Lettres et Langue Française 

 

            Cours destiné aux étudiants en Master I            

Littérature et approches interdisciplinaires 

  Intitulé 

 

 

Meriem BOUGHACHICHE 

Maître de conférences A 

 

                               Année universitaire 

2020-2021 

 

Approches interdisciplinaires 



 2 

 

Sommaire 

 

 
 

Introduction ..................................................................................... 03 

Chapitre I La critique d’inspiration psychanalytique… ................. 13 

Chapitre II La critique d’inspiration thématique… ........................ 21 

Chapitre III La critique d’inspiration sociologique… .................... 31 

Chapitre VI La critique textuelle… ................................................ 41 

Chapitre IV Herméneutique et anthropologie de l’œuvre .............. 63 

Conclusion ...................................................................................... 94 

Bibliographie ................................................................................... 96 

   

 

 

 

 

file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250004
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250003
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250002
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250001
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250000


 3 

 
 

Introduction 
 

Ayant ses méthodes et outils d’analyse, toute discipline ouvre de larges 

perspectives à l’étude d’un objet : qu’elle soit en anthropologie, en 

philosophie, en géographie, en histoire ou en littérature, chaque étude se 

distingue de l’autre de par sa nature, ses principes et ses objectifs, mais se 

complètent et se croisent dans une sorte d’interdisciplinarité.  

Si des approches ont pour objet des œuvres littéraires, l’interprétation 

procède alors et s’effectue à l’instar et avec l’utilisation d’une théorie 

extérieure à la littérature, l’on parle ainsi d’approches interdisciplinaires: 

s’inspirant des sciences humaines (psychanalyse, anthropologie, sociologie, 

histoire, etc.) elles peuvent être immanentes (linguistique, sémiotique, 

rhétorique, narratologie, etc.). 

Dans d’autres cas, si les études littéraires sont combinées avec une 

autre discipline, par exemple, le droit, la philosophie ou la psychanalyse pour 

analyser un même objet, tel roman, il y a pluridisciplinarité ou 

multidisciplinarité. 

En somme, quand les théories et méthodes d’une discipline sont 

transférées dans une autre, il y a interdisciplinarité comme c’est le cas des 

concepts et des méthodes linguistiques importés en littérature. 

C’est justement l’intérêt du cours Approches interdisciplinaires dont 

l’objectif est celui    de comprendre quelques principes nécessaires : fondements, 

croisement, recoupement, complémentarité et perspectives de ces mêmes 

approches. Ainsi la compréhension de leur fonctionnement mais aussi l’utilité 

dans l’étude du texte littéraire sera l’objectif principal assigné par le cours qui 

fera une large place à la lecture des textes littéraires à travers des analysées 

proposées et en travaux dirigés selon les diverses perspectives offertes par les 

approches interdisciplinaires. 

Mais pour saisir les approches interdisciplinaires dans toute leur 

complexité il faut bien une traversée dans la critique littéraire remontant loin 

dans les temps pour retracer l’histoire de la critique littéraire schématiquement 

désignée par trois grandes étapes : 



 4 

 -l’Âge de la Rhétorique de toute l’Antiquité qu’annonce La Poétique avec 

Aristote, Platon et bien d’autres penseurs et qui continue jusqu’au XVIIIe 

siècle ; 

 -l’Histoire Littéraire du XIXe siècle qui vient avec de nouvelles idées 

s’éloignant peu à peu de de la rhétorique en s’intéressant à l’œuvre, à son 

contexte et auteur : Lanson, Comte, Sainte-Beuve, etc ; 

-la Nouvelle Critique qui, à partir de 1960 s’accompagne d’une impression du   

renouveau en s’inspirant essentiellement des autres disciplines (la linguistique, 

l’anthropologie, la psychanalyse, la sociologie…). Cette nouvelle approche 

modifie le statut de la critique et culmine avec le formalisme russe, la critique de 

la conscience en passant par celle de l’imaginaire, la     poétique, et autres 

perspectives jusqu’à la théorie de l’œuvre ouverte et les nouvelles tendances. 

 

En revanche, avant d’aborder ces différents champs disciplinaires un bref 

aperçu sur la notion de critique et de son histoire s’impose d’emblée pour en 

saisir les enjeux de l’interdisciplinarité, les apports et les limites. 

La critique littéraire est ce champ d'étude sur des auteurs et des œuvres 

de la littérature à travers des éléments d'histoire littéraire permettant de classer 

les œuvres par genre. C’est aussi « L’art de juger une production littéraire ». 

Mais l’on se demande toujours qu’elle est l'essence de la critique ?  

Remontant très loin dans le passé, dans l’Antiquité, la rhétorique est, par 

excellence, la discipline ayant pour objet d’étude le discours littéraire qu’elle que 

soit la forme. L’esprit critique de l’Antiquité examine les différentes expressions 

de la pensée de l’époque archaïque à l’époque hellénistique interrogeant les 

multiples facettes de la vie sociale, intellectuelle, culturelle (rapport au culte et 

au sacré, philosophie, connaissance, manière de raisonner et d’argumenter). 

En effet, l’expérience grecque – principalement démocratique – de par la 

diversité des points de vue et la profusion des débats qu’elle instara, joua un rôle 

décisif avec un apport considérable à l’essor d’idées, de préceptes et de doctrines 

dans tous genres participant de la mise à l’épreuve des discours ou d’un éthos 

critique.  

 



 

5 

Justement cet éthos critique ne cesse de marquer profondément l’histoire 

des idées jusqu’aux siècles contemporains : toute la pensée aristotélicienne, la 

critique platonicienne demeurent bien vivantes en dépit des débats qu’elles ont 

pu suscités tout au long de la pensée historique. 

À ne vouloir que juger, la critique conduit inévitablement à une critique 

du jugement. Et c’est à Aristote que revient, par exemple, la responsabilité d’une 

orientation normative de la critique, une poétique à caractère descriptif. 

Toutefois, le danger que toute critique peut présenter est de ne se fier 

qu’au critère du goût. Il en résulte ainsi une réduction de l’activité critique ne 

consistant plus qu’à juger les ouvrages de l’esprit pour distinguer les plus 

soutenus et les plus légers, les élus des maudits. 

À ce propos, La Bruyère souligne bien : « Il y a beaucoup plus de vivacité 

que de goût parmi les hommes ; ou pour mieux dire, il y a peu d’hommes dont 

l’esprit soit accompagné d’un goût sûr et d’une critique judicieuse. ».  1 

À cette critique de jugement et tendance si puissante, C. S. Lewis s’en 

prend dans Expérience de critique littéraire visant la définition ordinaire : « La 

critique littéraire a pour objet traditionnel de juger les livres » en inversant le 

processus qu’elle implique (le bon goût est celui qui nous porte vers les bons 

livres, le mauvais goût celui qui nous porte vers les mauvais livres. Car pourquoi, 

après tout, ne pourrait-on pas « définir un bon livre comme un livre qu’on lit 

d’une certaine manière, et un mauvais livre comme un livre qu’on lit d’une autre 

manière ». 2  

De la théorie à la pratique, la critique littéraire est un vaste champ de 

réflexions portant sur le fait littéraire. Des grandes théories sur les genres 

littéraires à la lecture analytique, la critique est aussi une pratique scolaire du 

commentaire composé, du commentaire technique : on parle des œuvres 

littéraires, on écrit sur des textes en vers ou en prose, on réfléchit à propos d'une 

scène théâtrale, d'un personnage romanesque, d’un cadre spatiotemporel, d’un 

univers imaginaire et d’une poétique. 

  

                                                           
1 Les Caractères, « Des ouvrages de l’esprit », 11.  
2 C. S.  Lewis. An Experiment of Criticism. 

https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no2
https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no3


 6 

En effet, ces activités de lecture indiquent quoique que l'on construise un 

discours autre que le texte, un discours second sur ce même texte puisqu’on 

l’observe, on le décrit, on le commente, on l’interprète, on l’apprécie et on juge 

une telle construction narrative ou textuelle. Autrement dit la pratique de la 

critique est une lecture des œuvres de Charles Baudelaire, de Gustave Flaubert 

ou d’Emile Zola tandis que la théorie critique est celle de se demander comment 

parler de leurs œuvres, plus généralement comment s'organise le discours sur 

une telle œuvre littéraire, quelle qu'elle soit et quelle en est la finalité. 

Mais que fait-on lorsque l'on porte un regard critique sur une œuvre ? 

Qu'est-ce qui fonde la légitimité de ce discours ? Y a-t-il des critères de 

soumettre une œuvre à la critique ? Comment un discours critique sur une œuvre 

permet-il de lui apporter ce qu'elle n'a pas ? Il convient alors de réfléchir à un 

acte de second degré. 

Partant de là, le terme critique est sujet à discussion, de par les acceptions 

et les significations lesquelles ne s'accordent pas toutes entre elles, qu’il 

comporte. 

Par ailleurs «Critique» est à la fois un adjectif et un nom. L’adjectif, 

historiquement, vient du grec krineïn. Krineïn, c'est le fait de juger comme 

décisif. Appartenant au jargon médical de l’Antiquité, il est relatif à une crise 

mentionnant un danger dans l'organisme supposant un diagnostic et aussi une 

étape critique de la maladie, un sens qui demeure effectivement moderne et ne 

disparaît pas totalement. 

Quant au nom « critique », d'apparition plus tardive (au XVIIe siècle), il 

signifie jugement intellectuel, désignant un acte portant sur l'étude d'un principe, 

d'un fait en vue de l’apprécier et de le valoriser comme c’est le cas dans la 

critique artistique. 

Ainsi la critique se restreint au sens du résultat de ce jugement puisqu’on 

parle : d’un genre littéraire très en vogue au XIXe siècle ( le récit de voyage en 

Orient des Occidentaux ), d’un Ce roman à succès, d’un spectacle théâtral 

scandaleux, d’une poésie légère ou d’une littérature mineure, bref d’œuvres 

ayant reçu une bonne ou une mauvaise critique. Tout cela ne va pas sans donner 

à la critique parfois une coloration morale : la critique comme jugement positif 

ou favorable (consécration) ou alors négatif, défavorable (blâme, condamnation, 



 

7 

ou réticence). 

En outre, la critique littéraire se rapproche du genre littéraire sous 

diverses formes : articles, essais, monographies.  

Enfin le nom féminin « la critique » se spécialise dans une fonction ou 

une profession : la figure du critique voit le jour dans la vie littéraire française à 

partir du XVIIIe siècle et se développe tout au long du XIXe siècle : des critiques 

connus et moins connus comme Jean François de La Harpe (1739-1803), Abel 

François Villemain (1790-1870), Gustave Planche (1808-1857), Ferdinand 

Brunetière (1849-1906), Jules Lemaître (1853-1914). Sainte-Beuve (1864-1869) 

et bien d’autres encore. 

Partant de tout ce qui précède, la critique littéraire se délimiterait en 

premier lieu par un jugement porté sur une œuvre impliquant une connaissance : 

dans ce cas la critique relève de l’ordre du savoir et de la science : c’est se 

demander ce qu’il faut savoir d'une œuvre et quelle connaissance la critique 

littéraire peut permettre. 

En second lieu par un jugement de valeur : la question de la valeur 

esthétique s’impose et l’on interroge les limites et les fondements d’un tel 

jugement. 

Enfin par un jugement de goût puisque la critique est indissociable de la 

question du goût et de l’appréciation d'une œuvre. 

De là se dégage une triple question liée au fondement même de la pensée 

critique littéraire 3: description, interprétation/évaluation, appréciation, question 

qui sous-tend le socle de la critique littéraire. 

 

                                                           

3 Pour la typologie de la critique littéraire se conférer à Fabrice Thumerl. La Critique littéraire, Armand Colin, 

Coll « Cursus », 2000. Albert Thibaudet. Réflexions sur la critique littéraire, Paris : Gallimard, 1939, pp. 125-136. 

Albert Thibaudet. Physiologie de la critique. Librairie Nizet, s.d., (1930). Antoine Compagnon. La Critique 

Littéraire. Article de l'Encyclopaedia Universalis.  Gérard Genette, Figures V. Paris : Seuil, 2002, pp. 7-12.  

 



 8 

Critique français, A. Thibaudet (1876-1936) distingue trois critiques : 

Je les appellerai […] la critique des honnêtes 

gens, la critique des professionnels, et la 

critique des artistes. La critique des honnêtes 

gens, ou critique spontanée est faite par le 

public lui-même, ou plutôt par la partie éclairée 

du public et par ses interprètes immédiats. La 

critique des professionnels est faite par des 

spécialistes, dont le métier est de lire des livres, 

de tirer de ces livres une doctrine commune, 

d'établir entre les livres de tous les temps et de 

tous les lieux une espèce de société. La critique 

des artistes est faite par les écrivains eux-

mêmes, lorsqu'ils réfléchissent sur leur art, 

considèrent dans l'atelier même ces œuvres que 

les critiques des honnêtes gens voient dans les 

salons […] et que la critique professionnelle 

examine, discute, même restaure, dans les 

musées. 

Cette distinction entre les professeurs, les artistes et les journalistes, qui existait sous la 

Troisième République comme le souligne Gérard Genette, est paradoxalement très peu vérifiée 

dans la société actuelle où il n'est pas rare qu'un professeur soit en même temps journaliste et 

d’autres écrivains, romanciers, poètes, auteurs dramatiques, historiens et sociologues. 

Quant à la critique spontanée, celle-ci correspond aux lecteurs sans appartenance au 

monde littéraire ou à une société de savants, sans être forcément spécialistes mais lecteurs 

éclairés et avertis. L'origine de cette critique est à rattacher à une tradition historique de la 

culture française des milieux aristocratiques et bourgeois des salons parisiens.  

Mais cette critique est aussi sujet à discussion de par le risque qu’elle est susceptible 

d’engendrer en sens que la conversation cultivée plus ou moins éclairée peut se transformer en 

bavardage : on se laisse entraîner par la mode ou le snobisme ou encore parler d’une œuvre sans 

la connaître profondément et sans lire avec attention. 

Critique liée au goût du jour et éphémère, la critique dite spontanée cède la place à une 

autre critique. Désormais le journalisme participe à l’apparition de la figure du critique-lecteur 

s'adressant aux lecteurs potentiels d'un livre grâce, notamment, à l’essor de la presse au XIXe 

siècle, chose qui n’existait pas avant car les critiques-censeurs comme Nicolas Boileau (1636-

1711) s’adressaient aux auteurs plutôt qu'aux lecteurs.  



 

9 

Force est de reconnaître que la critique journalistique se caractérise par un style rapide, 

plaisant voire artificiel. C’est la raison pour laquelle elle sera la cible des professionnels qui la 

dénigrent. 

La critique des écrivains 4 est celle de l’homme de l’art, de l’initié le mieux placé pour 

cette tâche de juger l'art : selon une certaine logique, un romancier est capable mieux que 

quelqu’un d’autre d’évaluer une structure romanesque, un poète a la maîtrise parfaite du 

langage poétique et le dramaturge est le chef de l’espace scénique.  

Ces écrivains sont, avant tout, des lecteurs assoiffés de créations, passionnés, avides et 

enthousiastes et, face à une œuvre, ils n’hésitent pas à trouver l'inspiration et le génie 

propre avec éloquence. Baudelaire a bien défini cette critique d'artiste dans sa célèbre 

sentence: « Pour être juste, c'est-à-dire pour avoir sa raison d'être, la critique doit être partiale, 

passionnée, politique, c'est-à-dire faite à un point de vue exclusif, mais au point de vue qui 

ouvre le plus d'horizons. ».5 

Néanmoins, la lecture des artistes, orientée par leur travail propre, peut avoir les effets 

inverses. Les écrivains cherchent dans les œuvres qu’ils commentent ce qui peut nourrir leur 

propre œuvre, les secrets de création et deviennent par là même des artisans qui admirent ou, 

dans le cas contraire, méprisent le travail d'un autre écrivain. À la recherche « de modèles, ou 

de repoussoirs ; ils révèrent un maître ou haïssent un rival », cette critique prend l’allure d’un 

parti pris et se veut excessive ayant pour but d’augmenter son pouvoir d'invention, de fouiller 

de nouvelles voies de la création. 

Outre ce problème s’ajoute celui des querelles d'écoles et de clans construisant un champ 

de bataille dans l’espace critique littéraire6. Marcel Proust contre Sainte Beuve. est un autre 

exemple sur de telles convergences. 

La critique artistique a donc ses propres limites en ses ce sens que l’acuité du regard que 

lui donne sa parenté avec un autre artiste ne manque pas de nuire aux qualités d'un artiste trop 

différent.  

La « critique professionnelle » vient, à juste titre, donner plus d’objectivité à la critique. 

Savante, professorale, universitaire, elle offre un point de vue permettant de s'élever au-dessus 

                                                           
4 Voir, à propos de cette critique Cabanès J-L., Larroux G. Critique et théorie littéraire (1800-2000), Paris :Belin, 

Coll « Lettres Sup », 2005. , chapitre 3, « La critique des créateurs », pp. 89-97. Nordmann J.-T. La Critique 

littéraire au XIXème siècle. Librairie Générale Française, 2001, Première partie, Chapitre 4, « La modernité des 

créateurs », pp. 80-90 ; Seconde partie, Chapitre 2, « Les réserves des poètes et des romanciers », pp. 126-137. 

 
5 Charles Baudelaire (1821-1867). Le Salon de 1846, second volume des Salons, « À quoi bon la critique ? ». 
6 Voir, dans l’histoire littéraire, la célèbre Querelle des Anciens et des Nouveaux.  



 

10 

des querelles d'école par un enseignement bien établi. De nature socio-idéologique, la « critique 

des professeurs » se fraye un chemin au XIXe siècle où d’incontestable maîtres comme La 

Harpe, Villemain, Brunetière, Nisard (1806-1888), Lanson (1857-1934), pour n’en citer que 

quelques-uns, ont instauré la littérature comme champ de savoir et discipline universitaire à 

l'étude d'une histoire littéraire nationale.  

Or cette appellation professionnelle apparaît invalide au XXe siècle où l'Université 

semble plus divisée sur les notions de scientificité et d'histoire soumises à de radicales remises 

en cause. 7  

La critique littéraire a ainsi des approches et des objectifs : vouloir dépasser le simple 

point de vue partisan, refuser d’aborder les œuvres en fonction de partis pris esthétiques trop 

limitatifs (choisir les Classiques contre les Romantiques, les Modernes contre les Anciens ou 

le contraire).  

Mais d’une manière ou d’une autre elle fait place à la relativité du goût étant attentive à 

l'évolution des sensibilités, aux ruptures et aux continuités et donner raison à sa description. 

Son fondement se justifie par les efforts qu’elle porte de deux côtés : à la fois du côté de 

l'Histoire et de la Science. 

La critique des « professeurs » qui, contrairement à celle « spontanée » ou 

journalistique, se veut plus précise, mieux documentée, scientifique et enrichie des apports en 

sciences humaines. 

Comme branche du savoir, la critique historique privilégie l’étude individuelle en 

prolongeant les études antérieures. Elle tente de démêler l’écheveau des écritures du passé et de 

leur assigner un ordre suivant le jeu complexe des filiations. Avec Sainte-Beuve, elle veut 

devenir une manière d’« histoire naturelle littéraire » et «établir une classification des esprits». 

Avec Gustave Lanson, elle veut se lier à l’érudition pour mener des recherches monographiques 

et construire des synthèses historiques : « le tableau de la vie littéraire de la nation, l’histoire 

de la culture et de l’activité de la foule obscure qui lisait, aussi bien que des individus illustres 

qui écrivaient 8». Et Marcel Proust repproche à Sainte-Beuve d’avoir seulement «vu la 

littérature sous la catégorie du temps », de « s’entourer de tous les renseignements possibles 

sur un écrivain, [de] collationner ses correspondances [d’] interroger les hommes qui l’ 

[avaient] connu », d’avoir méconnu « ce qu’une fréquentation un peu profonde avec nous-

                                                           
7 À ce sujet voir Antoine Compagnon. La Troisième République des Lettres : De Flaubert à Proust. Paris : Seuil, 

1983, Partie I, « Gustave Lanson, L'homme et l'œuvre », pp. 19-212. 
8 Gustave Lanson.  Méthodes de l’histoire littéraire. Les Belles Lettres, 1925, p. 1  



 

11 

mêmes nous apprend : qu’un livre est le produit d’un autre moi que celui que nous manifestons 

dans nos habitudes, dans la société, dans nos vices ». 9  

 

Ainsi des approches du texte littéraire se multiplient et se recoupent fixant des principes 

mais qui changent souvent à travers les siècles comme le montre ce survol sur la critique 

littéraire pour introduire d’autres tendances et de nouvelles perspectives dans la critique. 

Mais avant d’entrer dans le vif de ces champs disciplinaires il importe de lire cet extrait 

dans lequel l’écrivain propose à son lecteur une façon d’aborder son texte. 

En ouverture de son Gargantua, François Rabelais a placé un prologue dans lequel, de 

manière très imagée, il propose une méthodologie de la lecture de ses livres : savoir retrouver 

le sens derrière les apparences de la fable comique. Mais, au-delà, c’est bien le projet humaniste 

dans son ensemble que dessine ici l’écrivain : « devenir avisé et vertueux » à travers l’épreuve 

et l’expérience des réalités du monde.  

N’avez-vous jamais attaqué une bouteille au tire-

bouchon ? Nom d’un chien ! Rappelez-vous de la 

contenance que vous aviez. Mais n’avez-vous jamais vu 

un chien rencontrant quelque os à moelle ? C’est, comme 

le dit Platon au livre II de La République, la bête la plus 

philosophe du monde. Si vous en avez vu un, vous avez 

pu remarquer avec quelle dévotion il guette son os, avec 

quel soin il le garde, avec quelle ferveur il le tient, avec 

quelle précautions il l'entame, avec quelle passion il le 

brise, avec quel diligence il le suce. Quel instinct le 

pousse? Qu’espère-t-il de son travail ? À quel fruit 

prétend-t-il ? À rien de plus qu’un peu de moelle. Il est 

vrai que ce peu est plus délicieux que le beaucoup de toute 

autre nourriture, parce que la moelle et un aliment élaboré 

selon jusqu’à sa perfection naturelle, selon Galien au livre 

III Des Facultés naturelles et IIe de L’Usage des parties 

du corps.  

À l’exemple de ce chien, il vous convient d’avoir, légers 

à la poursuite et hardis à l’attaque, le discernement de 

humer, sentir et apprécier ces beaux livres de haute 

graisse ; puis, par une lecture attentive et une réflexion 

assidue, rompre l’os et sucer la substantifique moelle, 

(c’est-à-dire -ce que ce que je comprends par ces symboles 

pythagoriques) avec le ferme espoir de devenir avisés et 

                                                           
9 Marcel Proust. Contre Sainte-Beuve. Paris : Gallimard. 



 12 

vertueux grâce à cette lecture : vous y trouverez un goût 

plus subtil et une philosophie cachée qui vous révèlera de 

très hauts arcanes et d’horrifiques mystères, en ce qui 

concerne notre religion que, aussi, la situation politique et 

la gestion des affaires.  

       François Rabelais, Gargantua (Prologue), 1534, trad. G. Demerson, Paris : Seuil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 13 

 Chapitre I La critique d’inspiration psychanalytique 

 

L’essor des sciences humaines est d’un intérêt indéniable dans l’évolution de la 

pensée critique en littérature. Le critique d’inspiration psychanalytique a été d’un apport 

capital dans l’approche de certaines manifestations de la psyché humaine que l’on 

retrouve dans les productions orales et écrites essentiellement littéraires. 

 

1-La psychanalyse 

La psychanalyse de Freud et ses disciples est un ensemble de théories, de méthodes 

et d’applications (à des sujets humains et également à des œuvres.) pour une investigation 

des phénomènes psychiques, essentiellement inconscients et de guérir ou soulager les 

personnes atteintes de soucis psychiques. 

En effet, la théorie psychanalytique sert le cadre thérapeutique mais aussi 

herméneutique afin d’analyser des productions sémiotiques, en l’occurrence les textes 

littéraires, en s’intéressant de plus près aux principaux phénomènes psychanalytiques : Ça / 

Moi/Surmoi, pulsions de vie, de mort, censure, refoulement, retour du refoulé, mécanismes 

de défense, conscient / inconscient, fantasme, sens manifeste/latent, principes de plaisir / de 

réalité, complexe d’Œdipe, complexe de castration, névrose/psychose, stades de 

développement anal, oral, mécanismes du rêve, condensation, symbolisation etc. 

La psychanalyse se fonde sur l’idée selon laquelle les phénomènes psychanalytiques 

déterminent toutes les actions humaines (pensées, paroles, affects, sensations physiques…) 

et s’expliquent par des indices et des symboles qu’il faut chercher et identifier : repérer les 

marques de la « pensée inconsciente », celles des manifestations directes et indirectes de 

l'affect, chercher les représentations manifestes et latentes, repérer le fantasme, la 

dramatisation et leur signifiance en dressant une liste de fantasmes, décomposer chacun en 

composantes pour établir une grille d’analyse. 

Par ailleurs, il est possible de chercher des marques de pathologie dans un texte comme 

les marques de « santé » mentale ou alors des signes d’absence de pathologie. 

Ainsi l’analyse peut porter sur le personnage en tant que sujet représenté et thématisé 

en se penchant, par exemple, sur ses rêves. Toutefois il faut toujours prendre garde dans 

l'analyse d'assimiler personnage et personne, deux types de sujets qui sont certes analogues 

mais pas identiques. 

 



 14 

D’autre part l’analyse peut s’intéresser aux « actions » du récit, évènements, moments 

et lieux comme porteurs de signification. 

En revanche, la pratique freudienne des textes littéraires montre la difficulté d’adopter 

le schéma simple d’une « psychanalyse appliquée ». Car il s’agit bien de tout un processus 

d’expérimentation de la parole et du discours. 

En effet, Freud a associé la lecture d’Œdipe roi de Sophocle et de Hamlet de 

Shakespeare à l’analyse de ses patients et à son auto-analyse pour dégager des concepts 

fondamentaux comme le « complexe d’Œdipe »1, deux tragédies auxquelles il ajoute le roman 

de Dostoïevski Les Frères Karamazov en 1928. 

Dans un autre ordre d’idées, l’étude des textes littéraires et du patrimoine oral des 

mythes et des contes a bien permis à la psychanalyse de sortir du cadre strictement médical 

pour accéder au statut de théorie générale du psychisme et du devenir humain. 

De ce fait, la notion de l’inconscient est largement exploitée dans les travaux de 

Charles Mauron à travers, comme le souligne Gérard Genette, une psycholecture. 

2-La psychocritique 
 

La Psychocritique est une approche du texte littéraire mettant l’instrument 

psychanalytique au service de la critique. En 1938, Charles Mauron déchiffre des poèmes à 

l’hermétisme intouchable de Stéphane Mallarmé. 

En effet, c’est grâce aux principes freudiens de l’interprétation des rêves que le 

critique arrive à déceler les enjeux de l’œuvre par l’éclairage qu’apportent les réseaux 

métaphoriques découverts.En 1948 Charles Mauron crée le terme de psychocritique 

instaurant une méthode d’analyse qu’éclaire un double présupposé et visant la production 

esthétique supposant une longue fréquentation des œuvres d’un écrivain. 

Des métaphores obsédantes au mythe personnel est l’ouvrage dans lequel Charles 

Mauron expose les quatre phases de sa méthode d’exploration de l’œuvre littéraire. 

-Les « superpositions » permettent la structuration de l’œuvre autour de réseaux 

d’associations. 

-La mise au jour de figures et de situations dramatiques liée à la production 

fantasmatique. 

-Le « mythe personnel », sa genèse et son évolution, qui symbolise la 

personnalité inconsciente et son histoire. 

 

1 Concept ayant bouleversé les idées admises sur l’enfance : par la découverte du désir incestueux pour la mère et 

celui meurtrier pour le père. 



 15 

-L’étude des données biographiques qui servent de vérification à l’interprétation, mais 

ne reçoivent leur importance et leur sens que de la lecture des textes. 

De la lecture d’un texte, on passe à la mise en relations de différents textes d’un même 

auteur pour découvrir une structure psychique particulière. Par cette méthode, Charles 

Mauron reste « l’un des rares à partir à l’aventure avec les textes, pour découvrir la 

structuration symbolique d’un conflit psychique qu’il ignore au départ ».2 

Le mythe personnel que l’on retrouve dans toute expression singulière dans une forme 

artistique est, Selon Charles Mauron, défini en ces termes : 

Dans chaque cas, et quel que soit le genre littéraire, 

l’application de la méthode révèle la hantise d’un petit 

groupe de personnages et du drame qui se joue entre eux. 

Ils se métamorphosent, mais on les reconnait et l’on 

constate que chacun d’eux, déjà, caractérise assez bien 

l’écrivain (…) Singularité et répétition créent ainsi des 

figures caractéristiques (…) Or ces remarques sur les 

figures peuvent se répéter pour les situations. La 

dormeuse de Valéry n’est pas contemplée comme la 

danseuse de Mallarmé. On aboutit ainsi dans chaque cas 

à un petit nombre de scènes dramatiques, dont l’action 

est aussi caractéristique de l’écrivain que les acteurs. 

Leur groupement compose le mythe personnel. 

On pourrait se contenter de cette définition empirique, 

nommée « mythe personnel » le phantasme le plus 

fréquent chez un écrivain, ou mieux encore l’image qui 

résiste à la superposition de ses œuvres. Mais ne serait-

ce pas demeurer déjà en deçà de nos propres résultats ? 

Nous avons vu comment se forment ces figures 

mythiques. Elles représentent des  

« objets internes » et se constituent par identifications 

successives. L’objet extérieur est intériorisé, devient 

une personne dans la personne ; inversement, des 

groupes d’images internes, chargées d’amour et de 

haine, sont projetées sur la réalité. Un incessant courant 

d’échanges peuple ainsi l’univers intérieur, noyau de 

personnalité qui sont ensuite plus ou moins assimilés, 

intégrés dans une structuration totale. L’image de 

Déborah, dans les Trois Cigognes, demeure un souvenir 

de Maria, enrichi peut-être d’apports étrangers (par 

exemple, souvenirs de lectures) ; mais elle est déjà une 

partie de Mallarmé (mi- prédicateur, mi- danseuse) (…) 

Racine-Bajazet affronte Racine-Roxane. Chaque figure 



 16 

ne peut représenter qu’un moi ou quelque aspect du 

surmoi ou de l’idée (=ça) ; cependant le nombre de 

combinaisons demeure pratiquement infini, et leur 

qualité, imprévisible. 3 

 

2 « La critique psychanalytique. La psychocritique ». Marcel Marini. Ouvrage collectif : Méthodes critiques pour 

l’analyse littéraire. Paris : Nathan, 2002. 

3 Charles Mauron. Des métaphores obsédantes au mythe personnel. Paris : José Corti, 1983. 

 

À travers l’enchainement des étapes de la lecture des fantasmes et de l’inconscient, la 

psychocritique pénètre les profondeurs d’une œuvre où le « moi social » et le « moi créateur» 

communiquent sans être identiques. 

Suite à la psychanalyse de Freud et la psychocritique de Charles Mauron, d’autres 

orientations marquent la critique littéraire comme le montrent les travaux d’Anne Clancier 4 

sur la personnalité inconsciente et la symbolisation poétique mettant en relief, face au texte, 

sa position de lectrice, position quasiment absente chez Charles Mauron. 

Serge Doubrovsky, quant à lui, se consacre aux relations entre les structures 

conscientes et celles inconscientes du texte alors que d’autres s’intéressent à l’énonciation des 

fantasmes figés et de leurs contradictions donnant une autre dimension à la conception de 

l’imaginaire. 

 
3- Quelques éléments d’analyse dans la lecture d’inspiration psychanalytique 

 
 

Une œuvre littéraire peut se lire et être analysée à l’instar des symboles qu’elle 

véhicule. Tel contenu ou tel indice de l’entourage et de la biographie de l’auteur est à même 

de révéler un aspect latent derrière lequel se cache l’inconscient humain et aussi celui 

personnel. 

Comme élargissement à la perspective psychanalytique, l’œuvre de Rachid Boudjedra 

peut servir comme corpus et exemple édifiant d’un inconscient à chercher, à rechercher et à 

interpréter : La Répudiation, l’Insolation, La Macération, La vie à l’endroit, Timimoun et 

autres romans sont un puits de thématiques à lire sous l’angle psychanalytique. 

En effet, dans les œuvres de Rachid Boudjedra, à l’écriture éclatée, correspond 

l’éclatement du personnage-narrateur, un sacré révolté. De même, les indices de violence, 

d’hallucination, d’aliénation et de rébellion permettent, à juste titre, une lecture 

psychanalytique. 



 17 

Le fil conducteur serait ainsi une certaine construction de l’œuvre où la redondance 

est signe révélateur d’une importance à accorder à tel ou tel indice. La figure paternelle 

renversée et désacralisée, la représentation du père autoritaire et de la mère soumise, la 

thématique du sang dans sa configuration, l’inceste et bien d’autres motifs donnent à l’analyse 

psychanalytique des pistes de réflexions et tout un réseau d’associations et de métaphores 

obsédantes, combien Sait-on le poids dans la relation enfant/ père que Rachid Boudjedra a 

toujours livré lors de ses interviews et entretiens. 

 

4 Docteur en médecine et psychanalyste ayant publié beaucoup d’études dont Psychanalyse et critique littéraire. 

Paris : Privat, 1973 et d’autres travaux sur des écrivains du XXe siècle notamment Guillaume Apollinaire, Blaise 

Cendrars, Jean Cocteau, André Frénaud, Vladimir Nabokov, Jean Tardieu, Jean Tortel, Boris Vian, Claude 

Vigée… 

             

Psychocritique d’une écriture éclatée peut ainsi être un projet de lecture d’inspiration 

psychanalytique dans quelques romans de Rachid Boudjedra. Une problématique précise, 

celle de la violence dans tous ses états dans les romans : construction narrative, lexique, ton, 

images métaphoriques… une écriture placée sous le signe de l’éclatement et de la violence. 

Quel « mythe personnel » l’œuvre de Rachid Boudjedra révèle-t-elle ? Dans quelle mesure 

peut-on le lire ? 

C’est entre phantasme inconscient (constance et cohérence structurée d’un certain 

groupe de processus inconscients) et scénario préconscient (organisant des fictions 

conscientes) que l’appréhension du mythe personnel se réalise. 

Les romans de Rachid Boudjedra sont un espace circulaire où la redondance et les 

répétitions des figures aboutissent au mythe personnel. Le texte tel qu’il se présente accorde 

une grande importance aux métaphores obsédantes : héros psychotique, anti-héros évoluant 

dans un univers hallucinatoire, violence de rapports entre personnages, sexe, sang, inceste à 

travers l’étalage de    rêves sordides, la description des secrétions humaines et des odeurs 

féminines du sang…autant motifs renvoyant à l’étude psychologique. 

Par ailleurs, d’un roman à l’autre, de telles images et thématiques informent sur 

l’aspect essentiellement philosophique et politique de l’écriture de Rachid Boudjedra à travers 

le symbole et le sens profond que ces images véhiculent : c’est le symbole d’une Algérie 

dominée par un père castrateur à l’image du père du personnage. 

Aussi, les maux de la tribu, la révolution confisquée, la religion et le marxisme 

envahissent-ils le discours des récits. Et de ces recoupements et variations d’images se dégage 

le mythe révélant la personnalité profonde qui sous-tend toute l’écriture. Ainsi, c’est par la 



 

18 

redondance consciente ou inconsciente de telles figures significatives et de leurs 

superpositions qu’apparait le mythe personnel. 

De la même manière d’autres œuvres peuvent être étudiées sous un angle 

psychanalytique : les autobiographies, les récits de vie ou encore les œuvres des écrivains 

voyageurs du XIXe siècle ou ceux appelés orientalistes qui peuvent aussi être envisagées à la 

lumière de la psychanalyse. La psychocritique est capable d’apporter un éclairage important 

d’une part sur la relation du voyage de ces écrivains occidentaux en Orient, de l’exotisme et 

de l’altérité et d’autre part sur les émergences de l’inconscient éventuellement visible chez 

certains écrivains-voyageurs notamment Gérard de Nerval. 

 

Écrivain et poète du romantisme noir, Gérard de Nerval est aussi un grand mystique 

qui nous entraine, de par son écriture, dans le monde de la spiritualité à la croisée de 

l’Orient et de l’Occident.  

En effet, le narrateur nervalien10 s’empare des figures mythiques, des sources des 

Écritures saintes et de l’ésotérisme pour en faire une synthèse de la pensée mystique à travers 

laquelle apparait la figure d’un éternel errant, du poète inspiré, possédé et maudit, du misogyne 

craignant la fatalité  féminine mais croyant en un idéal féminin le conduisant à la terre 

maternelle et antique de l’Égypte l’initiant au syncrétisme religieux et aux visions de la mort 

et de la résurrection. Beaucoup de problématiques liées à la psyché humaine et l’inconscient 

individuel peuvent se lire dans l’œuvre de Gérard de Nerval comme le dédoublement du 

personnage, son rapport à la création et l’univers de la folie quand on sait que l’écrivain –

poète finit ses jours dans un asile psychiatrique pour ensuite se donner la mort par le suicide.  

Dans un autre ordre d’idée, l’œuvre littéraire peut être approchée à la lumière de la 

psychanalyse où l’accent sera mis beaucoup plus sur la relation à l’écriture. Ce rapport est 

analysé sous un angle relativement psychique tel que le montre Boris Cyrulnik dans ses 

ouvrages sur la résilience en littérature où le neuropsychiatre s’efforce de montrer que dans 

l’acte d’écrire, dans l’univers de la fiction et du romanesque tout comme dans la poésie il est 

souvent question d’un processus de réparation d’une blessure par un nouveau développement 

post-tarumatique.  

                                                           
10Objet d’une étude consacrée à l’œuvre de Gérard de Nerval selon une perspective psychocritique sur le mythe 

personnel du poète dans une partie de la thèse de Doctorat intitulée Figures mythiques de l’Égypte pharaonique 

et orientale dans des récits français et francophones : fantasmes et réalités. Meriem BOUGHACHICHE. Thèse 

co-dirigée par les Professeurs Zoubida BELAGHOEUG et Robert HORVILLE. Université      Constantine I, juin 

2014. 

 



 

19 

La nuit j’écrirai des soleils est un essai dans lequel l’auteur témoigne de sa propre 

expérience d’un enfant juif ayant échappé à la mort pendant l’occupation nazie se dissimulant 

derrière une autre identité après avoir perdu toute sa famille. L’ouvrage convoque aussi les 

souffrances d’écrivains célèbres comme Victor Hugo, Gean Genêt, Georges Perec et 

beaucoup d’autres les conjuguant à ses propres déchirures pour nous persuader de l’utilité de 

la résilience, de la puissance de l’imaginaire et des rêves et du pouvoir de guérison que permet 

l’écriture : 

Je sais maintenant, grâce aux récits intimes de mon for 

intérieur, et aux histoires des enfances fracassées, qu’il est 

toujours possible d’écrire des soleils. Combien parmi les 

écrivains, d’enfants orphelins, d’enfants négligés, rejetés, qui, 

tous, ont combattu la perte avec des mots écrits ? Pour eux, le 

simple fait d’écrire changea le goût du monde. Le manque 

invite à la créativité. La perte invite à l’art, l’orphelinage invite 

au roman. Une vie sans actions, sans rencontres et sans chagrin 

ne serait qu’une existence sans plaisirs et sans rêves, un gouffre 

de glace. Crier son désespoir n’est pas une écriture, il faut 

chercher les mots qui donnent forme à la détresse pour mieux 

la voir, hors de soi. Il faut montrer en scène l’expression de son 

malheur. L’écriture comble le gouffre de la perte, mais il ne 

suffit pas d’écrire pour retrouver le bonheur. En écrivant, en 

raturant, en gribouillant des flèches dans tous les sens, 

l’écrivain raccommode son moi déchiré. Les mots écrits 

métamorphosent la souffrance.11 

 

 La résilience dans la littérature et la réparation de la blessure est une dimension très 

présente dans les textes littéraires de facture classique, réaliste, autobiographique ou 

fictionnelle. Dans ces productions, tout genre confondu, il y a élaboration de la parole, 

réhabilitation de la mémoire individuelle ou collective : 

Le travail de l’écriture métamorphose la blessure grâce à 

l’artisanat des mots, des mots, des règles de grammaire et de 

l’intention de faire une phrase à partager. L’objet écrit est 

observable, extérieur à soi-même, plus facile à comprendre. On 

maîtrise l’émotion quand elle ne s’empare plus de la 

conscience. En étant soumis au regard des autres, l’objet écrit 

prend l’effet d’un médiateur. Je ne suis plus seul au monde, les 

autres savent, je leur ai fait savoir. En écrivant j’ai raccommodé 

mon moi déchiré ; dans la nuit, j’ai écrit des soleils, note Boris 

Cyrulinik à la fin son ouvrage, p.255. 

                                                           
11 Boris Cyrulnik. La nuit j’écrirai des soleils. Paris : Odile Jacob, 2019. 



 20 

Le rapport écriture/résilience est également analysé dans d’autres ouvrages de l’auteur 

aux titres si évocateurs où le neuropsychiatre met en vigueur la notion de résilience dans le 

champ des études sociales, littéraires et artistiques aussi : Résilience. De la recherche à la 

pratique (2014), Sauve-toi, la vie t’appelle (2012) expliquant le rapport à la croyance et à la 

religion dans Psychothérapie de Dieu (2017). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 21 

  Chapitre II La critique thématique 

 

La critique thématique est née dans les années 50. Influencés par les travaux de Gaston 

Bachelard, des spécialistes comme Georges Poulet, Jean Rousset, Jean Starobinski, Jean 

Pierre Richard et bien d’autres encore adoptent un point de vue thématique partant d’une 

intuition centrale rejetant toute conception formaliste de la littérature et refusant de considérer 

le texte littéraire comme objet dont une investigation scientifique pourra épuiser le sens. 

La critique thématique postule que la littérature est un objet d’expérience d’essence 

spirituelle : Marcel Reymond déclare avoir été fasciné chez Jean Jacques Rousseau par : « 

une   expérience d’ordre mystique ». De même, George Poulet raconte son expérience littéraire 

étant très jeune : « La littérature me paraissait s’ouvrir à mon regard sous l’aspect d’une 

profusion de richesses spirituelles qui m’étaient généreusement octroyée », écrit-il dans La 

Conscience critique. 6 

 

1-Origines et postulat 

 

Dans la critique thématique, l’héritage de l’ancienne rhétorique, le romantisme et la 

filiation proustienne (affirmant le dépassement du point de vue biographique et que le style 

n’est pas affaire de technique mais de vision) sont évidents. 

Cependant, la critique symbolique de Gaston Bachelard constitue un point nodal pour 

la critique thématique. En effet, la critique symbolique considère que les thèmes se réalisent 

dans des images, dans l’imaginaire ou l’imagerie d’une œuvre littéraire sous la forme de 

symboles qui réunissent, par exemple, les quatre éléments de la nature. 

Ainsi et pour la critique thématique7, il existe différents thèmes et de toutes sortes : 

mythiques ou psychiques, mythologiques ou psychologiques, sociologiques ou 

philosophiques, socio-historiques, psycho-sociaux, religieux, moraux où le thème peut être 

conscient, préconscient ou subconscient, relevant d’une catégorie ou d’une forme comme 

l’espace et le temps. 

Par ailleurs, si la thématique rassemble essentiellement des thèmes philosophiques 

(ontologiques, phénoménologiques) ou alors des thèmes théologiques, l’on parle alors 

de philocritique : Georges Bataille, Pierre Klossowski, Maurice Blanchot, Jean-Paul Sartre et 

Serge     Boubrovski. 

 

 

 



 

22 

2-L’approche thématique dans la synthèse de Michel COLLOT  

Le thème est défini comme la coloration affective de toute expérience humaine où 

elle met en jeu les relations fondamentales de l'existence, une manière particulière dont 

chaque homme vit son rapport au monde, aux autres et au sacré. Son affirmation et son 

développement constituent à la fois le support et l'armature de toute œuvre littéraire. La 

critique des significations littéraires devient ainsi une critique des relations vécues, telles que 

tout écrit les manifeste implicitement ou explicitement dans son contenu et dans sa forme 

comme le pense Serge Douhrovsky dans Pourquoi la nouvelle critique. Paris : Mercure de 

France, 1970. 

Le thème est essentiellement itératif à caractère redondant dans l'œuvre formant 

par sa répétition, l'expression d'un choix existentiel. Il est aussi substantiel met 

tant jeu une attitude à l'égard de certaines qualités de la matière. De même le 

thème supporte tout un système de valeurs et s'associe à d'autres thèmes pour 

construire « un réseau organisé d'obsessions», «un réseau de thèmes» qui 

entrent en corrélation et nouent des rapports de dépendance et de réduction 

tel que le montre Roland Barthes (Michelet par lui-même, Éd. du Seuil, 1954). 

Un thème est un principe concret d'organisation et un schème autour se 

constituer et se déploie un monde où réside une « parenté secrète » dont parle 

Mallarmé, cette espèce d’identité dissimulée derrière les lignes du texte est à 

saisir : « Les thèmes majeurs d'une œuvre, ceux qui en forment l'invisible  

architecture, et qui doivent pouvoir nous livrer la clef de son organisation, ce 

sont ceux qui s'y trouvent développés le plus souvent, qui s'y rencontrent avec 

une fréquence visible, exceptionnelle. La répétition, ici comme ailleurs, 

signale l'obsession. » (Jean- Pierre Richard, l'Univers imaginaire de 

Mallarmé, Éd. du Seuil, 1961). 

L’ensemble de ces appréhensions amènent Michel Collot à repérer des 

convergences intéressantes se rapportant au contenu du thème (une relation 

singulière, « existentielle », « vécue », affectivement valorisée, au monde et 

notamment au monde concret) que sur un mode de manifestation (implicite, 

répétitive mais variée) et sur son mode d'organisation (en « réseaux» 

thématiques sous-tendant l'« architecture» d'une œuvre).  

Partant de toutes ces considérations, Michel Collot 12explique que le thème selon la 

critique thématique est : 

un signifié individuel, implicite et concret ; il exprime la 

                                                           
12 Michel Collot. École normale supérieure, rue d'Ulm. Communication d'un numéro thématique : Variations 

sur le thème. Pour une thématique, 1988, pp. 79-91. https://www.persee.fr/doc/comm_0588-

8018_1988_num_47_1_1707 

 

https://www.persee.fr/issue/comm_0588-8018_1988_num_47_1
https://www.persee.fr/issue/comm_0588-8018_1988_num_47_1
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707


 23 

relation affective d'un sujet au monde sensible ; il se 

manifeste dans les textes par une récurrence assortie de 

variations ; il s'associe à d'autres thèmes pour structurer 

l'économie sémantique et formelle d'une œuvre. Je vais 

commenter cette définition en passant rapidement sur 

les questions strictement terminologiques et en 

m'attardant d'abord sur le contenu du thème qui fait 

l'originalité de l'approche dite thématique et qui a exposé 

celle-ci aux contestations les plus vives. Il me semble que 

certaines de ces critiques procèdent d'une 

méconnaissance ou d'un oubli des présupposés 

théoriques de la critique thématique, que je rappellerai 

donc schématiquement. Puis j'insisterai sur les 

manifestations textuelles du thème et sur la manière 

dont elles conditionnent non seulement sa 

reconnaissance, mais aussi son interprétation par la 

critique thématique. Le contenu du thème et sa mise en 

forme ne sont ici distingués que pour les besoins de 

l'exposé, et entretiennent aux yeux de la thématique les 

rapports les plus étroits. Peut-être vaudrait- il mieux 

parler d'ailleurs, selon la distinction proposée par 

Hjelmslev, de « substance du contenu » et de 

                                   « forme du contenu ». 

Une brève mise au point terminologique s'impose à cause 

des malentendus qui entourent le mot « thème », auquel la 

critique thématique prête un sens assez différent de son 

acception habituelle. Elle y voit un signifié individuel, 

implicite et concret, alors que l'usage courant en fait plutôt 

un réfèrent collectif, explicite et abstrait. Sur bien des 

points, cette réévaluation rejoint d'ailleurs d'autres 

tentatives de définitions du thème par la théorie littéraire, 

je pense par exemple à celle de Claude Bremond l. 

Le thème est traditionnellement considéré comme le « 

sujet » dont traite un texte ou un discours, par rapport 

auquel il se situe dans une relation d'extériorité, d'« 

aboutness 2 » : il peut donc être défini indépendamment 

de l'œuvre, en fonction de référents ou de références 

extérieurs à elle. Le thème selon la thématique, c'est 

plutôt l'ensemble des significations qu'une œuvre prête à 

ces référents ou à ses références : il s'agit moins d'un 

objet extérieur à l'œuvre que d'une catégorie sémantique 

qui lui est propre. Par exemple, le thème de l'« aéré » 

étudié chez Proust par Jean-Pierre Richard ne se 



 24 

confond ni avec l'air que nous respirons ni avec ce que 

nous en lisons par ailleurs : il est fait des connotations 

spécifiques dont se charge dans la Recherche cette 

qualité élémentaire. 

Ce signifié est donc idiomatique, individuel, ce qui le 

distingue d'une conception répandue du thème comme 

topos, lieu commun légué par la tradition littéraire. 

Jean-Pierre Richard définit le thème comme la « forme 

individuelle du connoté ». 

Ce recours à la notion de connotation nous introduit à 

une autre qualité distinctive du thème selon la 

thématique : son caractère implicite. L'étymologie fait 

du « thème » le sujet qui est posé par un discours, et que 

l'auteur se propose d'aborder de manière explicite. Le 

thème selon la thématique est non thétique : il n'est pas 

posé, mais supposé ; il reste implicite et appelle donc de 

la part du critique un travail d'explicitation. Dans la 

Recherche, Proust aborde explicitement le « thème » du 

Temps ; ce qu'il dit de l'aéré ne relève d'aucune intention 

de sens déclarée : il est connoté, non dénoté. 

Enfin, les thèmes traditionnels sont le plus souvent 

d'ordre abstrait, alors que la thématique s'attache à 

étudier les modalités concrètes d'un rapport au monde ; 

non pas le sentiment de la nature en général, mais telle 

qualité ou qualification particulière de la matière : l'aéré, 

le lumineux, le visqueux... 

Ces diverses caractéristiques, que j'aurai l'occasion de 

préciser et de nuancer, se déduisent du contenu 

spécifique que la thématique attribue au thème : il 

exprime selon elle la relation affective d'un sujet au 

monde sensible. Cette conception situe la thématique à 

l'opposé de l'hypothèse formaliste d'une clôture du texte 

littéraire ; je voudrais montrer qu'elle n'implique ni le 

réalisme naïf, ni le subjectivisme idéaliste, ni 

l'impressionnisme critique qu'on lui reproche souvent. 

La thématique ne s'intéresse à l'investissement d'une 

objectivité, d'une subjectivité et d'une affectivité dans le 

texte que dans la mesure où celles-ci sont 

indissociablement liées les unes aux autres, et où elles 

participent à l'élaboration d'un certain sens qui est l'objet 

propre de sa recherche. Cet intérêt ne peut se 

comprendre que par référence à quelques présupposés 



 25 

théoriques inspirés de la phénoménologie. 

Le premier de ces postulats phénoménologiques, c'est 

que « les sens ont un sens », selon une formule 

d'Emmanuel Levinas 3. Le monde ne se présente jamais 

comme une « réalité » brute, mais comme investi de 

qualités sensibles qui sont toujours déjà porteuses de 

significations. « La qualité » est, selon Sartre, « 

révélatrice de l'être » les significations matérielles, le 

sens humain des aiguilles de neige, du grenu, du tassé, 

du graisseux, etc., sont aussi réelles que le monde, et 

venir au monde c'est surgir au milieu de ces 

significations. 

Je signale que, dans une autre perspective, Greimas a pu 

parler d'une « sémiotique du monde naturel 5 » ; il y a 

une logique élémentaire des qualités sensibles, qui 

articule l'univers en oppositions signifiantes : léger vs. 

lourd, dur vs. mou, continu vs. discontinu... 

L'émergence du sens se fait à même le sentir. Et 

l'élaboration des significations littéraires prend appui 

sur cette couche primitive des significations sensibles 

qui constituent, selon la critique thématique, « la 

matière et comme le sol de l'expérience créatrice ». En 

relevant l'ensemble des éléments sensibles inscrits dans 

une œuvre, la thématique vise à une archéologie du sens. 

Ce sens réside pour elle dans une certaine attitude du 

sujet écrivant à l'égard du monde: elle se demandera par 

exemple « quels sont, pour Colette, le sens, les enjeux 

du jour naissant 6 ». On rencontre ici un second 

présupposé hérité de la phénoménologie : le sujet n'est 

pas une substance autonome, mais une relation ; il se 

définit par une certaine manière d'être au monde, il ne 

peut se découvrir qu'à travers ses objets. Si donc 

l'écriture est l'activité d'un sujet en quête de lui-même et 

d'un sens, elle passe par la convocation d'un certain 

nombre d'objets : choses, corps, formes, substances, 

humeurs, saveurs, tels sont les supports et les moyens 

d'expression premiers du mouvement par lequel il 

s'invente 7. L'image du monde sensible que la critique 

thématique découvre dans une œuvre reflète donc un « 

paysage » intérieur : « l'objet décrit l'esprit qui le 

possède, le dehors raconte le dedans 8 » ; elle constitue 

l'« univers imaginaire » d'un écrivain, fait de tout ce que, 

dans le monde, il adopte ou rejette, parce qu'il s'y 



 26 

reconnaît ou cherche à s'en distinguer. Ce partage, qui, 

d'après la formule de Barthes, « divise la substance du 

monde en états bénéfiques et en états maléfiques », 

répond d'abord selon la thématique aux exigences d'une 

affectivité. Le thème est aussi patheme : le rapport au 

monde qui s'y inscrit passe par le corps, il est d'ordre 

préréflexif, instinctif. Le sentir est inséparable d'un 

ressentir ; l'affectivité imprègne les objets et s'exprime à 

travers des préférences ou des répulsions sensorielles 

tout se passe comme si nous surgissions dans un univers 

où les sentiments [...] sont tout chargés de matérialité, 

ont une étoffe substantielle, sont vraiment mous, plats, 

visqueux, bas, élevés, etc., et où les substances 

matérielles ont originellement une signification 

psychique qui les rend répugnants, horrifiants, attirants. 

La logique des qualités sensibles se double donc d'une 

valorisation affective, positive ou négative, qui introduit 

un nouveau principe d'organisation sémantique de 1\< 

univers imaginaire » fondé sur l'opposition élémentaire 

de l'euphorique et du dysphorique. Le recensement des 

thèmes d'une œuvre fait apparaître « un réseau organisé 

de goûts et de dégoûts», « un cadastre tout personnel du 

désirable et de l'indésirable » 10. La thématique a 

d'abord vu dans ce clivage l'expression de « choix 

existentiels » préconscients ; elle a été amenée à 

s'interroger de plus en plus sur ses fondements 

inconscients, d'où son association avec la psychanalyse, 

notamment dans les travaux récents de Jean Starobinski 

et de Jean-Pierre Richard. Mais l'intérêt de ces 

significations sensibles, de ces préférences affectives, 

ne réside pas seulement en elles-mêmes. En vertu d'un 

dernier postulat phénoménologique, celui de l'unité du 

comportement, de l’indissociabilité du corps et de 

l’esprit, elles sous-tendent en effet non seulement 

l'ensemble des choix existentiels d'un écrivain, mais 

aussi ses options idéologiques, esthétiques, stylistiques. 

Ainsi, la prédilection proustienne pour le « nappé » 

éclaire sa fascination pour les « clans », les milieux 

sociaux homogènes, son culte du « vernis des maîtres», 

sa recherche d'une certaine continuité syntaxique. 

Dégager les structures d'un « univers imaginaire » peut 

donc être un moyen d'accéder aux structures d'un 

univers de pensée et d'écriture ; des unes aux autres, la 

thématique cherche à « retrouver des lignes identiques 



 27 

de développement, des principes parallèles 

d'organisation».

Une approche thématique du texte que nous propose Jean-Jacques Rousseau dont 

voici un extrait, mettra l’accent sur les interrogations suivantes à travers l’analyse de 

l’énonciation et de son rapport au genre : qui parle dans ce texte,   de qui et comment ? Quel 

thème aborde-t-il ? Comment l'enfant est devenu perdu à travers une    double perversion : la 

haine du travail et l’apparition des vices ? Quels sont les indices qui révèlent le caractère 

autobiographique du texte ? Dans quels passages peut-on lire sa confession des péchés ? 

Quelle connotation religieuse peut-on attribuer au titre Les Confessions ? 

La tyrannie de mon maître finit par me rendre insupportable le travail 

que j'aurais aimé, et par me donner des vices que j'aurais haïs, tels que 

le mensonge, la fainéantise, le vol. Rien ne m'a mieux appris la 

différence qu'il y a de la dépendance filiale à l'esclavage servile, que le 

souvenir des changements que produisit en moi cette époque. 

Naturellement timide et honteux, je n'eus jamais plus d'éloignement 

pour aucun défaut que pour l'effronterie. Mais j'avais joui d'une liberté 

honnête, qui seulement s'était restreinte jusque-là par degrés, et 

s'évanouit enfin tout à fait. J'étais hardi chez mon père, libre chez M. 

Lambercier, discret chez mon oncle ; je devins craintif chez mon 

maître, et dès lors je fus un enfant perdu.  

Accoutumé à une égalité parfaite avec mes supérieurs dans la manière 

de vivre, à ne pas connaître un plaisir qui ne fût à ma portée, à ne pas 

voir un mets dont je n'eusse ma part, à n'avoir pas un désir que je ne 

témoignasse, à mettre enfin tous les mouvements de mon cœur sur mes 

lèvres : qu'on juge de ce que je dus devenir dans une maison où je 

n'osais pas ouvrir la bouche, où il fallait sortir de table au tiers du repas, 

et de la chambre aussitôt que je n'y avais rien à faire, où, sans cesse 

enchaîné à mon travail, je ne voyais qu'objets de jouissance pour 

d'autres et de privations pour moi seul; où l'image de la liberté du 

maître et des compagnons augmentait le poids de mon 

assujettissement; où dans les disputes sur ce que je savais le mieux, je 

n'osais ouvrir la bouche; où tout enfin ce que je voyais devenait pour 

mon cœur un objet de convoitise, uniquement parce que j'étais privé de 

tout. Adieu l'aisance, la gaieté, les mots heureux qui jadis souvent dans 

mes fautes m'avaient fait échapper au châtiment.  



 28 

Voilà comment j'appris à convoiter en silence, à me cacher, à 

dissimuler, à mentir, et à dérober enfin, fantaisie qui jusqu'alors ne 

m'était pas venue, et dont je n'ai pu depuis lors bien me guérir. La 

convoitise et l'impuissance mènent toujours là. Voilà pourquoi tous les 

laquais sont fripons, et pourquoi tous les apprentis doivent l’être ; mais 

dans un état égal et tranquille, où tous ce qu'ils voient est à leur portée, 

ces derniers perdent en grandissant ce honteux penchant. N'ayant pas 

eu le même avantage, ne n'en ai pu tirer le même profit.  

                                       Jean Jacques Rousseau. Les Confessions (Livre I). XVIIIème siècle 

 L’étude de l’énonciation permet de mettre l’accent sur l’imaginaire de l’auteur 

quant à la thématique de l’éducation de l’enfant en partant d’une expérience personnelle 

propre à l’auteur. De la technique de l’aveu l’on passe à la confession à travers lesquelles la 

voix narratrice s’affirme tout au long du texte pour aborder la problématique de l’éducation 

de l’enfant à l’école, durant son apprentissage projetant une certaine image du maître et le 

rôle déterminant qu’il joue quant au développement de la personnalité de l’enfant. Le ton de 

la satire se mêle à la confession du pêché qu’avait commis l’enfant à travers un imaginaire 

philosophique où la connotation religieuse du titre constitue un espace discursif très 

signification quant au projet de l’écriture autobiographique. 

 

L’étude thématique du texte d’Erasme9 analysera le thème de l’éducation à travers un 

imaginaire propre à un esprit humaniste de son siècle. 

À quelle réalité de l'époque s'attaque ici l’auteur ? À qui s'en prend-il ? Comment les   

décrit-il ? Quels reproches pédagogiques leur adresse-t-il ? Quel ton du texte l’étude du champ 

lexical permet-elle de dégager ? En quoi cet extrait reflète-t-il l'humanisme d’Erasme ? 

Toujours affamés et malpropres dans leurs écoles ; que dis-je, des 

écoles ? Ce sont plutôt des laboratoires, ou mieux encore des 

galères et des prisons ; au milieu d'une cohue d'enfants, ils 

meurent de fatigue, sont assourdis par le vacarme, asphyxiés par 

la puanteur et l'infection, et cependant, grâce à moi, ils se croient 

les premiers des hommes. Sont-ils contents d'eux-mêmes quand, 

d'une voix et d'un air menaçants, ils épouvantent leurs marmots 

tremblants, qu'ils déchirent ces malheureux à coup de férule de 

verge et de fouet, et qu'ils se livrent à mille accès de fureur!...Mais 

la haute opinion qu'ils ont de leur savoir les rend encore bien plus 

heureux. Quoiqu'ils farcissent la tête des enfants de pures 

extravagances, ils se croient infiniment supérieurs aux Palémons 

et aux Donat. Ils ensorcellent je ne sais comment les mères sottes 

et les pères idiots, qui les acceptent pour ce qu'ils se donnent. Je 

connais un homme versé dans toutes les sciences, sachant le grec, 



 29 

le latin, les mathématiques, la philosophie, la médecine et tout 

cela à fond ; il est presque sexagénaire et, depuis plus de vingt 

ans, il a tout laissé pour se casser la tête dans l'étude de la 

grammaire. Tout son bonheur serait de pouvoir vivre plus 

longtemps pour établir au juste la distinction des huit parties du 

discours, chose que, jusqu'à présent, ni chez les Grecs, ni chez les 

Latins, personne n'a su faire parfaitement. Comme si c'était un cas 

de guerre que de prendre une conjonction pour un adverbe ! 

Appelez cela insanité ou folie, comme vous voudrez, cela m'est 

égal, pourvu que vous reconnaissiez que, grâce à mes bienfaits, 

l'animal le plus malheureux de tous goûte un tel bonheur qu'il ne 

voudrait pas échanger son sort contre celui des rois de Perse. 

                                                        Erasme, Éloge de la folie, XVIème siècle 

 

La thématique de la guerre sera approchée de la même façon en interrogeant le champ 

lexical de la violence physique, morale et le traumatisme causé par une telle expérience à 

travers la forme du témoignage, à mi-chemin entre autofiction et biographie : la métaphore du 

titre en dit long sur l’imaginaire de l’auteur et l’apologue de la guerre, en voici un extrait : 

Toutes les guerres se ressemblent. Ce que j'ai vécu au Liban, 

d'autres l'ont vécu en France, en Espagne, en Yougoslavie ou 

ailleurs. Toutes les guerres se ressemblent, oui, parce que les 

armes changent, mais point les hommes qui font la guerre ou la 

subissent. Enfant, j'entendais l'oncle Michel parler de la "grosse 

Bertha". Je croyais qu'il parlait d'une tante ou d'une cousine 

lointaine. Ce n'est que plus tard qu'il avait repris à son compte 

le surnom donné pendant la Grande Guerre à un gigantesque 

obusier allemand, pour parler de la guerre sans éveiller notre 

crainte. Lorsque je résolus de retourner au Liban, après sept 

année d'absence, je fus saisi d'une double inquiétude : celle de 

voir le passé me rattraper ; celle d'être déçu par l'après-guerre. 

J'avais quitté le pays du Cèdre pour l'Europe après avoir, quinze 

ans durant, résisté de toutes mes forces à une violence qui 

n'avait rien épargné. J'avais fréquenté la guerre comme on 

fréquentait une femme de mauvaise vie, bu le calice jusqu'au lie 

(…). La guerre a été pour moi un insoutenable cauchemar. 

Toute ma vie, je regretterai sans doute de ne pas avoir eu une 

jeunesse paisible (j'avais huit ans quand la guerre a éclaté, 

vingt-trois ans lorsque le canon s'est tu) et d'avoir souvent 

regardé la mort de trop près. Mais ces regrets, ces épreuves, 

m'ont donné du bonheur un autre goût. Une journée sans 

bombardements, un pont où ne sévissent pas les francs-tireurs, 



 30 

une nuit sans coupure de courant, une route sans barrages, un 

ciel pur que les fusils ne sillonnent pas…tout cela est pour moi, 

désormais, synonyme du bonheur. (…) Au moment de franchir 

le portique de sécurité de l'aéroport d'Orly pour prendre le vol 

128 pour Beyrouth, un voyant rouge s'allume avec un 

sifflement strident. Je pose tout le contenu de mes poches. Le 

signal retentit. Rien à faire.- Y aurait-il un objet métallique sur 

vous ? Me demanda le douanier, exaspéré. Je sors de mon sac 

une radiographie : – La réponse à votre question ! (…) Une 

balle ! Je suis un survivant. Dans ma poitrine, au même endroit 

que le cœur, mais du côté droit, s'est logée une balle. Vingt ans 

après, la balle est toujours là. Je me suis fait à ce corps étranger 

qui vit dans mon propre corps. L'en extraire n'y changerait rien: 

la guerre m'habite, de toute façon.  

                               Alexandre Najjar, L'école de la guerre. Édition La Table Ronde, 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 31 

Chapitre III La critique d’inspiration sociologique 

 

Décrire les avenues de la sociologie de la littérature contribue à montrer la spécificité 

de la sociocritique sur le plan heuristique et épistémologique. Comme perspective critique, 

la sociocritique situe la socialité au principe de la mise en forme des textes à l’instar des 

travaux de nombreux et importants chercheurs comme Claude Duchet, Edmond Cros, Pierre 

V. Zima, Philippe Hamon, Régime Robin, Marc Angenot, Stéphane Vachon, Michel 

Pierssens, Jean- François Chassay, Pierre Popovic, Ursula et Jürgen Link pour n’en citer que 

quelques un. 

Fondée sur des enquêtes de terrain et des collectes de données matérielles vérifiables, 

trouvant ses moyens dans la statistique ou l’entretien, la sociologie de la littérature empirique 

a pour objet le système des relations sociales, des modes de socialisation et des pratiques reliés 

à l’exercice de la littérature, c’est-à dire « la vie littéraire » et l’ensemble des conditions de 

production, de diffusion et de consommation qui sont les siennes. 

Les travaux de Robert Escarpit et des chercheurs de l’École de Bordeaux s’intéressent 

à la structure et l’histoire des organisations littéraires (cénacles, académies, maisons 

d’édition, etc.) ou sur les revenus financiers des écrivains.  

En effet, toutes les réflexions sur l’histoire de l’édition et les stratégies éditoriales, sur 

la constitution des réseaux, sur les « sociabilités littéraires », sur la fabrication et les mises en 

marché du livre, sur le métier d’écrivain… relèvent de cette approche à laquelle s’ajoutent les 

études de Pierre Bourdieu sur Le marché des biens symboliques. 

Issues de l’ancienne analyse de contenu en sociologie et des théories de la 

communication, d’autres voies s’occupent des valeurs, des idées et des représentations 

sociales repérables dans la littérature où le texte apparait comme un matériau sociologique 

dans lequel on cherche des significations localisables (romans écrits par des femmes où on 

représente les problèmes identitaires rencontrés dans la vie sociale réelle, sur la réalité 

de l’immigration (comme c’est le cas du roman beur), le racisme…: Cultural studies 

sociologie de la création,  sociopétique. 

 

 

 

 



 

32 

  1-Sociologie de la littérature 
 

La sociologie de la littérature est à rattacher à la théorie du champ littéraire de Pierre 

Bourdieu avec une orientation nouvelle qu’inspire l’ouvrage des Règles de l’art 13 et 

l’ambition de fonder une « science des œuvres ». Le « champ littéraire », lieu 

d’investissement des « habitus », dispositions acquises sous l’influence du milieu 

socioculturel et de l’expérience de la vie sociale, et espace des « positions » résultant des 

relations entre les « agents », les groupes et les institutions, est ainsi régi par des rapports de 

concurrence et de domination déterminant « arbitrairement » des valeurs et des classements 

et définissant la légitimité des goûts et des pratiques (des manières de parler et d’écrire). 

La logique hiérarchisante de sa structure relationnelle fait qu’il distribue des rôles, 

impose des conduites et attribue des « positions ». L’objectif est donc celui d’examiner le 

rapport entre la position occupée par l’écrivain dans le champ littéraire et le texte lequel est 

le lieu d’une « stratégie » d’accès à la scène symbolique repérable à des éléments particuliers 

(choix génériques, fabrique de « postures auctoriales », représentations du métier d’écrivain, 

transposition des conflits esthétiques du moment). 

Dans les premiers travaux de Pierre Bourdieu sur la littérature, le texte est le produit 

des effets de structure et des interactions et l’expression de la position des « producteurs ». 

Par la catégorie d’« homologie » dans les Règles de l’art, l’auteur accorde plus d’autonomie 

au texte par rapport à son propre modèle initial : l’écriture et la publication un texte signifie « 

jouer un coup », déployer une nouvelle « stratégie » dans un système de positions susceptibles 

de mutations progressives. 

Par ailleurs, l’analyse institutionnelle de Jacques Dubois, les travaux d’Alain Viala, 

de Denis Saint-Jacques et de Paul Aron, les essais de Jérôme Meizoz (sur les « postures» 

et « positions ») ou de Fabrice Thumerel dans la voie d’une « sociopoétique » ont une part de 

sociologie empirique dans la mesure où l’on doit rebâtir l’état du champ à partir de données 

matérielles objectives rapportant le texte à cet état. 

Quant à la sociologie de la lecture des œuvres, celle-ci se place sous la bannière de la 

sociologie de la vie et des pratiques littéraires se penchant sur des faits objectifs et des données 

vérifiables comme l’évolution des prix de vente, l’établissement des règles du droit d’auteur, 

la mise en place des circuits de diffusion, la composition sociale des lectorats, etc.. Elle peut 

également étudier les réactions que manifestent des publics variés, spécialisés ou non, envers 

                                                           
13 Pierre Bourdieu. Les règles de l’art. Genèse et structure du champ littéraire. Paris : Seuil, 1992. 



 

33 

les textes et leur esthétique 

En effet, les travaux de Hans-Robert Jauss et de l’École de Constance ont accompagné 

sur le terrain de l’histoire et de l’étude de l’évolution des normes du goût l’émergence de 

cette tendance critique dans les années 1980. Pour l’« esthétique de la réception » les textes 

surviennent dans un « horizon d’attente » déterminé par l’expérience des lecteurs sur le genre 

de l’œuvre, leur accoutumance à des thèmes et à une forme, la gestion de l’écart entre le 

langage littéraire proposé et les langages existant dans le monde réel. 

Dans cet esprit, l’œuvre novatrice offre un écart esthétique décisif par rapport à ces 

habitudes. Cette prise en compte de la lecture a pour but de dégager des « systèmes de lecture 

» et d’investissements axiologiques. 

Cette critique peut aussi recourir au concept de Bourdieu de « champ littéraire » afin 

de montrer que la lecture est « préformatée » par une référence inévitable à des normes et à 

des arbitraires culturels tout comme les palmarès et l’idéologie de la littérature produite par 

les instances de légitimation et de reproduction que sont la critique et l’école. 

La sociologie de la lecture peut également recourir à la célèbre notion d’Umberto Eco, 

celle du lecteur coopérant à travers une lecture sociopragmatique du texte. Il s’agit alors 

de « chercher comment le texte produit le lecteur dont il a besoin, le faisant complice de son 

achèvement et de sa possible circulation dans l’espace social ». À ce sujet, les travaux sur 

une analyse de discours de Dominique Maingueneau sont éclairants par l’association de la 

prévisibilité de la lecture à des caractéristiques linguistiques et génériques, au partage 

d’un « pré-dit » (clichés, stéréotypes) et à la « scène énonciative » d’un discours ou d’un texte. 

Aussi les travaux issus de l’analyse textuelle de la poétique de Genette, Jouve et Hamon 

peuvent contribuer largement à cette approche sociologique de l’œuvre littéraire. 

Si dans la critique thématique, la philocritique est plus ou moins rattachée à la 

philosophie existentialiste, la sociocritique est rattachée à la philosophie socialiste ou 

communiste sous l’égide d’une critique d’inspiration sociologique. 

 Les Cultural Studies14 voient le jour sous l’égide de l’École de Birmingham et sous 

l’impulsion de Richard Hoggart et de Raymond Williamsles. Ayant pour objectif la critique 

des formes d’hégémonie culturelle, ces réflexions donnent au terme de culture une portée 

maximale jusqu’à lui faire désigner tout mode de symbolisation et tout octroi de sens accordé 

à quelque objet ou fait vital que ce soit. Les Cultural Studies sont transdisciplinaires en ce 

sens qu’elles tiennent compte des hybridités et des hétérogénéités inhérentes aux produits 

                                                           
14 Armand Mattelart et Erik Neveu dans Introduction aux Cultural Studies14. Paris : La Découverte, 2008. 



 34 

culturels qui sont souvent rattachés à un rapport de pouvoir.  

Ces études ont connu   trois mouvements depuis leur naissance en Angleterre tout au 

long de leur développement aux États-Unis et arrivée récente en Europe occidentale 

continentale. L’adoption du concept de « culture » engendra une première phase dominée par 

des objets de recherche trouvés dans des corpus, des pratiques et des répertoires déclassés, 

ceux de la culture populaire, de la culture des jeunes, de la culture des minorités, des « 

subcultures » (celles entourant le jazz ou le punk, par exemple) : l’analyse des représentations 

médiatiques en constitua la veine centrale. Influencée par la pensée postcoloniale, par le 

féminisme, par l’éthique politique, par l’étude des marginalités, ainsi que par le succès états-

unien de la French theory (Michel Foucault, Jacques Derrida), la seconde phase se caractérise 

par une focalisation des recherches sur les questions identitaires liées à des groupes et des 

pratiques comme la sexualité ou la ghettoïsation économique : les gender studies, les gay 

studies, les queer studies… en sont des vecteurs majeurs. Enfin, un troisième mouvement, 

fondé sur une critique des phénomènes reliés à la « mondialisation » (ce terme lui-même est 

l’objet de nombre de discussions) a dirigé maintes recherches vers les mécanismes de diffusion 

et de lecture imposés par les industries et les oligopoles culturels contemporains. La littérature 

et, pire, ses « grands textes » sont pour le moins secondaires dans les études très nombreuses 

publiées sous le label des cultural studies.  

En référence à Hoggart, ces études sont soumis à des analyses axiologiques et 

thématiques des genres et des textes (les romans sentimentaux industriels, les poèmes du jour 

de l’an, etc.), méprisés par l’histoire littéraire et que les études paralittéraires n’étaient jamais 

parvenues à considérer autrement que sous l’angle d’une illégitimation phagocytant leur 

potentiel actif sur le plan des représentations. 

La sociologie de la création étudie des rapports entre des choses et des mots, relations 

entre des aspects de la vie sociale des auteurs, le processus de création et son produit (le texte). 

Quant à la sociopétique, celle-ci s’intéresse aux multiples manifestations et 

représentations sociales, littéraires, artistiques et autres selon un angle social et poétique.  

 

  2-La sociocritique 

 

 La sociocritique est différente de la sociologie empirique et de la sociologie de la 

littérature par son objet, ses hypothèses heuristiques et sa problématique générale. Elle ne 

s’occupe ni de la mise en marché du texte ou du livre, ni des conditions du processus de création, 

ni de la biographie de l’auteur, ni de la réception des œuvres littéraires. Elle ne tient pas ces 



 

35 

dernières pour un document historique ou sociologique immédiatement lisible comme un 

exemple ou comme une preuve. Elle n’isole et ne prélève pas des « contenus». 

Ainsi la sociocritique a sa propre logique épistémologique qui n’est pas celle de la 

preuve, mais une logique de la découverte appliquée aux procès de sens engagés par les textes. 

Considéré comme matière langagière, procès esthétique et dispositif sémiotique, le texte 

est analysé à travers sa « socialité » que Claude Duchet trace dès la fin des années soixante 

dans son programme. 

Cette « socialité » du texte se fait par une lecture interne, immanente : « C’est dans la 

spécificité esthétique même, la dimension valeur des textes, que la sociocritique s’efforce de 

lire cette présence des œuvres au monde qu’elle appelle la socialité.». 15 

Dans l’analyse des procédures de mise en texte la «sociocritique interroge l’implicite, 

les présupposés, le non-dit ou l’impensé, les silences », écrit Duchet auxquels s’ajoutent les 

contradictions, les passages énigmatiques, les dérives sémiotiques, les inutilités (personnages 

surnuméraires, énumérations hasardeuses), l’invention pure et simple (d’une langue par 

exemple), les relations sémantiques curieuses, les conflits poétiques ou les apories 

narratives… En somme, tout ce qui relève du sens et non de la signification (le sens étant 

mouvement et la signification arrêt), tout ce qui témoigne d’un déplacement sémiotique 

productif, tout ce qui porte la trace d’une complexité sémantique et de ce saut véritable dans 

l’imagination qui caractérise les textes de littérature. 

L’étude de la mise en texte se nourrit des méthodes de description des textes mises au 

point dans la « théorie littéraire » et la lecture sociocritique peut se faire en convoquant 

l’analyse de texte, la thématique, la narratologie, la rhétorique, la poétique, l’analyse de 

discours et la linguistique textuelle : 

En sociocritique, l’examen de la mise en forme n’a de sens que 

par réversion du texte vers ses altérités constitutives, c’est-à-

dire vers les mots, les langages, les discours, les répertoires de 

signes qu’il a intégrés, qu’il corrèle les uns aux autres de façon 

problématique, et qu’il transforme grâce à la distance 

sémiotique qu’il gagne sur eux par divers moyens scripturaux 

qu’il s’agit justement de faire apparaître et d’analyser. L’étude 

de «l’organisation interne des textes, leurs systèmes de 

fonctionnement, leurs réseaux de sens, leurs tensions » 

s’effectue donc en corrélation avec l’examen de « la rencontre 

en eux de discours et de savoirs hétérogènes ». L’observation 

                                                           
   15 Claude Duchet. « Introductions. Positions et perspectives » dans Claude Duchet, Bernard Merigot et 

Amiel van Teslaar (dir.). Socio critique. Paris : Nathan, 1979, 220 p., pp. 3-8, p. 4. Claude Duchet. « Pour une 

sociocritique ou variations sur un incipit » dans Littérature, n° l, 1971, pp. 5-14. 



 

36 

du répertoire des savoirs et des discours pris par l’écriture 

conduit à montrer comment ils sont reliés à des éléments a priori 

sans rapport avec eux, reconfigurés, transformés, ouverts à la 

polysémie par elle. La socialité et l’historicité du texte se lisent 

dans ce travail où la reprise compte moins que la rupture 

opérée, l’emprunt moins que sa déformation active et que le 

potentiel d’innovation inhérent à cette dernière. Le 

sociocriticien pose donc qu’il existe telle chose qu’une 

singularité sociosémiotique du texte. Celle-ci n’est ni un absolu 

ni une essence, puisqu’elle résulte d’une action, d’une 

intervention sur et dans la semiosis sociale qui, une fois 

accomplie, relance vers celle-ci de nouvelles possibilités de 

sens. 1. Analyse interne de la mise en texte selon les principes 

énoncés ci- dessus ; 2. Éversion inductive du texte vers ses 

altérités langagières constitutives, c’est-à-dire vers les 

répertoires lexicaux, les langages sociaux, les discours, les 

représentations, les images éventuelles qu’il mobilise et 

travaille en « son   dedans »,   autrement   dit :   vers la 

semiosis sociale 15environnante prise en partie ou saisie en sa 

totalité ; 3. Étude de la relation bidirectionnelle (en aller-retour) 

unissant le texte à la semiosis sociale ou à la partie de celle-ci 

considérée.16 

 

Les travaux dont la démarche relève de ce « geste critique » définissent la sociocritique 

avec un cadre heuristique où s’inscrivent beaucoup de problématiques et une variété 

méthodologique. 

Enfin le but de la sociocritique est de dégager la socialité des textes. Cette socialité 

analysable est dans les caractéristiques de leurs mises en forme lesquelles se comprennent 

rapportées à la semiosis sociale           environnante prise en partie ou dans sa totalité : 

L’étude de             ce rapport de commutation sémiotique permet 

d'expliquer la forme-sens (thématisations, contradictions, 

apories, dérives sémantiques, polysémie, etc.) des textes, 

d’évaluer et de mettre en valeur leur historicité, leur portée 

critique et leur capacité d’invention à l’égard du monde social. 

Analyser, comprendre, expliquer, évaluer, ce sont là les quatre 

temps d’une herméneutique. C’est pourquoi la sociocritique – 

qui s’appellerait tout aussi bien « sociosémiotique » -peut se 

                                                           
 16 Pierre Popovic, « La sociocritique. Définition, histoire, concepts, voies d’avenir », Pratiques [En ligne], 

151- 152 | 2011, mis en ligne le 13 juin 2014, consulté le 01 décembre 2020. URL : 

http://journals.openedition.org/pratiques/1762 ; DOI : 

 

http://journals.openedition.org/pratiques/1762


 37 

définir de manière concise comme une herméneutique sociale 

des textes.17 

 
Si la sociocritique fait du texte un objet social produit par une société à un moment 

donné de son Histoire, elle permet, par l’analyse du langage même et du vocabulaire de la 

société, de faire apparaitre la vision du monde propre à l’œuvre.  

La lecture sociocritique interroge ainsi la façon dont une société se représente, ce 

qu’elle est et son devenir par les dispositifs sémiotiques de nature langagière dont elle dispose. 

Des romans comme Les Misérables de Victor Hugo ( la France de la révolution) Le 

Fils du Pauvre de Mouloud Feraoun, La Grande Maison, L’Incendie et Le métier à tisser de 

Mohammed Dib ( L’Algérie colonisée), Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni (le 

désenchatement et la déception au lendemain de l’indépendance), La Soumission d’Amine 

Zaoui ( la société algérienne et le despotisme du père), Le Roman de Beyrouth d’Alexandre 

Najjar ( la fictionnalisation de l’Hisoire du Liban) dont le discours, à travers aussi bien le 

paratexte que le texte, évoque et annonce fortement tout l’imaginaire social de l’auteur et sa 

vision du monde. 

Dans Les Misérables,  il s’agit bien de l’image condition-même du peuple à travers la 

typologie des personnages comme Jean Valjean et Gavroche, typologie confrontée au point 

de vue de narration : le passage sur la mort du petit Gavroche en dit long sur la grandeur des 

aspirations du peuple dans la révolution tel que le suggère la mise à mort de l’enfant 

révolutionnaire et toute la symbolique qui se dégage de la scène décrite « Cette petite grande 

âme venait de s’envoler…Je suis tombé par terre, c’est la faute à voltaire, le nez dans le 

ruisseau, c’est la faute à… ». 

Le Fleuve détourné donne à voir la profonde déception à l’indépendance de l’Algérie, 

les lendemains désenchantés de la révolution qu’exprime poétiquement le titre du roman. 

La Soumission s’insurge contre la condition féminine et la supériorité du sexe 

masculin dans la société traditionnelle, despotisme et hypocrisie religieuse derrière lesquels 

se cache la figure misogyne et désacralisée du père faux dévot et de la mère- esclave. 

Le Roman de Beyrouth a pour toile de fond l’Histoire et aussi la société du Liban à 

travers le regard des générations ayant vécues les moments forts du rayonnement et aussi des 

tourments de la guerre. 

 



 

38 

3-La sociopétique 

Alain Montondon définit la sociopoétique17 un champ d’étude qui, nourri d'une 

culture des représentations sociales comme avant-texte, permet de saisir combien celui-ci 

participe de la création littéraire et d'une poétique : 

Il s'agit moins de sociocritique, toujours plus ou moins 

victime d'une conception du reflet, que d'une poétique 

au sens étymologique du terme, qui prend en compte les 

représentations sociales comme éléments dynamiques 

de la création littéraire. Il s'agit d'analyser la manière 

dont les représentations et l'imaginaire social informent 

le texte dans son écriture même. 

Définir les représentations sociales nous fait penser à la 

définition de l'eau. Qu'est-ce que l'eau ? Il y avait une 

fois deux jeunes poissons et un vieux. Tout en nageant 

le vieux salue les jeunes : « Bonjour les jeunes, 

comment est l'eau aujourd'hui ? » Les deux poissons 

nagent encore un bout de temps tout en se regardant 

mutuellement et finissent par s'exclamer : « Mais bon 

dieu, qu'est-ce que c'est que cette eau dont il parle ? » Il 

en est ainsi des représentations sociales. C'est un milieu 

dans lequel nous vivons (et par lequel nous vivons, car 

elles nous sont indispensables) et dans lequel nous 

baignons tant que nous finissons par ne pas en avoir 

conscience. Autrement dit, les réalités les plus 

importantes et les plus évidentes sont souvent celles 

qu'il est le plus difficile de voir et dont il est le plus 

difficile de parler. Les représentations sociales sont la 

base de notre vie psychique. Elles englobent aussi bien 

des concepts (le beau, le bien, le vrai), des objets 

physiques (un animal, des arbres, un marteau, etc.) ou 

des objets sociaux (vêtements, savoir-vivre, danse, etc.), 

des catégories sociales ou professionnelles (professeur, 

psychanalyste, paysan), etc. Pierre Mannoni écrit fort 

justement que l'un des principaux problèmes qui se 

posent est de connaître quelles sont les limites des 

représentations sociales : leurs contours mais aussi 

l'étendue du champ social concerné, les référents 

                                                           
17 Sociopoétique Numéro 1 – octobre 2016 Mythes, contes et sociopoétique. Alain MONTANDON, 

CELIS,Université Clermont Auvergne.« Sociopoétique », Sociopoétique [En 

ligne], Mythes, contes et sociopoétique , mis en ligne le 13/10/2016, URL : http://sociopoetiques.univ-

bpclermont.fr/mythes-contes-et- sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique 

 

http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/auteurs/alain-montandon
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/auteurs/alain-montandon
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-


 39 

culturels évoqués explicitement ou implicitement, les 

mécanismes intrapsychiques conscients et inconscients 

impliqués, les pratiques sociales et les processus 

psychologiques à l'œuvre, les cadres institutionnels ou 

simplement sociaux intéressés. Bref, les représentations 

sociales sont présentes dans la vie mentale des individus 

aussi bien que des groupes et sont constitutives de la 

pensée. 

Pour les psychosociologues contemporains, les études 

se font à partir de questionnaires, d'enquêtes, 

d'interviews, de sondages, etc. pour analyser par 

exemple les représentations sociales de la psychanalyse 

ou de la maladie. Pour nous littéraires qui travaillons 

essentiellement sur le passé, ces méthodes 

d'investigation sont inappropriées. Les représentations 

sociales impliquent une interdisciplinarité essentielle, 

car elles relèvent aussi bien de l'histoire que de la 

psychologie, de la sociologie, de l'anthropologie, de 

l'ethnologie, de l'imagologie, des sciences des religions, 

de la linguistique ou de l'histoire de l'art. Aussi, pour 

cerner le champ d'une représentation sociale - par 

exemple les représentations des interactions concernant 

la communication (la politesse) à une époque donnée -, 

on doit rassembler un ensemble de données où se 

donnent à lire ces représentations : dans l'histoire des 

mentalités, dans l'iconographie, et d'abord dans un 

ensemble de textes, qu'il s'agisse de journaux, de traités, 

de romans, de lettres, d'autobiographies et de mémoires, 

etc., afin de pouvoir dessiner l'état des représentations 

sociales de l'objet à étudier. Évidemment les méthodes 

d'investigation sont différentes suivant le matériau 

abordé, mais la finalité reste la même1. Dans un second 

temps, une fois le champ des représentations sociales 

mis en place (bien entendu l'exhaustivité ne peut être 

complète, d'autant que les représentations sociales ne 

sont ni homogènes, ni sans contradictions), on 

s'intéresse à la manière dont l'auteur perçoit et juge la 

société. Autrement dit, on voit comment il exprime et 

met en scène ces représentations, d'une part parce qu'il 

les partage pleinement. Premier cas. Il s'agit alors de 

voir comment il les construit esthétiquement par l'objet 

littéraire. 

D'autre part, deuxième cas, on voit comment il en est 

http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique#_ftn1


 40 

pour partie conscient et comment il en prend pour partie 

distance (ou encore s'oppose totalement à celles-ci) et 

crée à partir de cela son œuvre. Cela dit, l'écart 

esthétique provocateur, dans l'exemple des avant-gardes 

par exemple, témoigne que l'effet ne peut exister que s'il 

entre encore en résonance avec les représentations 

sociales de l'époque - une œuvre totalement 

indépendante et sans lien aux représentations non 

seulement n'est pas concevable, mais l'idée même en 

serait absurde. 

Alain Montondon montre enfin que l’objectif de la perspective sociopoétique à partir 

des représentations sociales est une véritable poétique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

41 

Chapitre VI La critique textuelle 

 

La nouvelle critique se veut formelle. Elle examine de plus près le travail de l'œuvre, 

sa forme : l’écrivain devant son manuscrit n'est plus lui-même car il se dépasse et s'arrache à 

sa nature se fondant dans sa tâche d’écrire. De là son travail compte plus que sa personne. Ce 

sont là quelques principes d’une nouvelle approche de l’œuvre littéraire selon laquelle une 

bonne lecture doit s'intéresser à la structure d'une œuvre, à son édifice et architecture pour en 

examiner attentivement la composition, l'ordre interne sans laisser aucun détail : le critique 

se rend alors à l'atelier de l'artiste pour le voir au travail et non pas l’entendre parler. C’est, 

en d’autres termes, une lecture immanente qui recourt à des modèles abstraits, à des 

classifications minutieuses, à une rhétorique rigoureuse et décrit avec justesse les contraintes 

du discours littéraire. 

 

1-Une approche textuelle 

 
Les travaux de Gérard Genette, Vincent Jouve, la sémiologie et l'analyse structurelle 

de Jean Rousset, les lectures polysémiques du S/Z de Roland Barthes et bien d’autres travaux 

s’inscrivent dans cette démarche à laquelle s’ajoute une autre conception, celle qui consiste à 

montrer le rôle du lecteur      d'établir des relations autour de nœuds de signification, des filiations 

imprévues, des rapprochements éclairants. De là tout texte fait écho à un autre texte se 

trouvant pris dans un réseau de significations, dans une mémoire dont le lecteur est le centre : 

l’intertextualité.18 

En effet, l’émergence de la critique textuelle est intimement liée au développement 

d’autres disciplines comme l’ethnologie littéraire que les formalistes russes (l’étude des 

contes pour la recension et le classement du patrimoine) et la linguistique (pour l’étude de la 

notion de littérarité).  

Les approches récentes du texte littéraire ont affirmé un principe fondamental dans la 

nouvelle critique affichant leur modernité par un « retour au texte » : 

La critique n’a peut-être rien fait, ne peut rien faire tant qu’elle 

n’a pas décidé, avec tout ce que cette décision implique, de 

considérer toute œuvre, ou toute partie d’œuvre littéraire, 

d’abord comme texte, c’est-à-dire comme un tissu de figures, où 

                                                           

18 Typhaine Samoyault. L'intertextualité, mémoire de la littérature. Paris, Nathan, 2001. 

 



 

42 

le temps, (ou comme on dit, la vie) de l’écrivain écrivant et celle 

du lecteur lisant se nouent ensemble et se retordent dans le 

milieu paradoxal de la page et du volume, précise Gérard 

Genette.19 

 

Pour d’autres théoriciens, plus radicaux, l’œuvre littéraire est tout un système de 

signes ayant pour interprétant unique la langue comme instrument de découverte et de 

description sémiologique comme le pense E. Benveniste20 dans Les Problèmes de 

linguistique générale. 

Pour la littérature, la linguistique, comme « science dure », est une discipline fondée 

sur la rigueur comme principe fondamentale. Comme sémiologie à vocation littéraire, elle 

comporte plusieurs orientations : sémiotique, sémantique, pragmatique…dont l’implication 

multiplie davantage les perspectives et où l’enchevêtrement des disciplines est inévitable. 

Avec la Nouvelle Critique l’on assiste au retour au texte à travers un regard renouvelé 

: l’analyse structurale des récits (Propp et la morphologie du conte, le récit et la sémiotique 

de Greimas…), à la rhétorique, à la stylistique, bref à la poétique. 

Comme poétique du texte, l’intertextualité est une notion fondamentale dans les 

études de la nouvelle critique. Par ses dimensions et reposant sur la mémoire littéraire et 

culturelle, l’intertextualité est un concept dans l’analyse littéraire. 

 

2-L’intertextualité 
 

Ayant comme postulat de base qu’aucune œuvre n’est créée ex nihilo, tout texte se 

construit implicitement ou explicitement à travers la reprise d’autres textes, l’intertextualité 

existe réellement quand le texte retravaille un autre texte et non pas seulement quand il est 

porteur d’une allusion qu’il ne modifie pas. Elle est donc une dimension constitutive du texte 

littéraire. 

La notion d’intertextualité permet de caractériser la littérature. Sous la plume de 

Kristeva et Barthes, revient assez fréquemment l’idée que tout texte est concerné par 

l’intertextualité et Barthes affirme qu’elle est « la condition de tout texte quel qu’il soit »21. 

                                                           
  19 Gérard Genette. Figures II. Paris : Seuil, 1969, p.72. 

  20 Qui, à côté de Ferdinand de Saussure et Roman Jacobson, est l’un des trois linguistes ayant joué un rôle essentiel 

dans la genèse des études textuelles. 

  21 Barthes, Roland. « Théorie du texte ». Article paru dans Encyclopédie Universalis, 1973. 



 

43 

Philipe Sollers, pour sa part, note que : « Tout texte se situe à la jonction de plusieurs textes » 

22. L’intertextualité sert ainsi à définir le texte littéraire d’où sa fonction définitoire. 

L’intertextualité sert également à l’expliquer d’où sa fonction opératoire. À ce sujet, 

Riffaterre donne à l’intertextualité une fonction d’explication de certains lieux du texte 

comme le cas des « agrammaticalités », les passages présentant des problèmes sémantiques si 

on les réfère au réel. Afin d’examiner chaque « agrammaticalité » rencontrée, le théoricien 

propose de la résoudre en se référant à l’intertexte dont elle est la trace. De là, l’intertextualité 

sert à définir la littérature comme à analyser les procédés littéraires. 

En effet, ’intertextualité est indissociable des travaux théoriques du groupe Tel Quel, 

une revue fondée en 1960 et dirigée par Philippe Sollers. Ils défendent, sous l’influence du 

structuralisme et du formalisme russe, une conception du texte comme système clos car le 

dehors du texte est encore du texte (le contexte social et historique font partie du contexte 

littéraire). 

L’intertextualité peut se définir en un terme simple comme un élément constitutif de 

la littérature : tout texte porte de manière plus ou moins visible les traces d’un héritage littéraire 

.Elle   est apparue d’abord sous la plume de Kristeva en proposant de rendre en français la 

notion de dialogisme proposée par le théoricien russe Bakhtine. 

L’idée du dialogisme vient de ce que la conscience humaine est traversée par l’altérité. 

Chez Bakhtine, le dialogisme est caractéristique de tout discours et sa poétique socio-historique 

insiste sur le fait que le roman est un assemblage de styles, une polyphonie savamment 

travaillée, une diversité de langages et d’idéologies. De cette polyphonie du roman, Kristeva 

retient l’idée que : « Tout texte se construit comme mosaïque de citations, tout texte est 

absorption et transformation d’un autre texte. » 23Pour elle, l’intertextualité est une dynamique 

textuelle. 

Le texte ne se réfère pas seulement à l’ensemble des œuvres écrites mais aussi au discours 

environnant. Elle fait valoir que le texte n’est pas un objet fermé conçu selon une volonté 

transcendante, mais le lieu d’un travail où interagissent l’activité scripturale, l’ensemble des 

textes déjà-là et le lecteur producteur d’un sens. L’intertextualité est donc une qualité du texte, 

une dimension de sa littérarité. 

Mais cette notion constitue une rupture avec les notions de source ou d’influence qui 

servaient auparavant à étudier les relations entre les textes. Avec l’intertextualité ce qui compte 

                                                           
  22Sollers, Philipe. Théorie d’ensemble. Paris : Seuil, 1971, p. 75. 
23 Kristeva. Julia « Le mot, le dialogue, le roman », Sémiotiké, Recherches pour une sémanalyse. Paris : Seuil, 

1969, p. 144-145. 



 

44 

c’est l’aval et les transformations que fait subir le texte à l’amant selon Piégay-Gros.24 

Dès 1976, Laurent Jenny25, limite le sens de la notion en lui donnant le statut d’un 

outil d’analyse et précise que : 

[...] Nous proposons de parler d’intertextualité 

seulement lorsqu’on est en mesure de repérer dans un 

texte des éléments structurés antérieurement à lui, au-

delà du lexème, cela s’entend, mais quel que soit le 

niveau de structuration. On distinguera ce phénomène 

de la présence dans un texte d’une simple allusion ou 

réminiscence, c’est-à-dire chaque fois qu’il y a empreint 

d’une unité textuelle abstraite de son contexte et insérée 

telle quelle dans un nouveau syntagme textuel, à titre 

d’élément paradigmatique, écrit-il26. 

 
Dans son étude, il insiste sur la nature de la modification effectuée sur un texte A pour 

un texte B. Ainsi parle-t-il d’hyperbole quand un texte grossit et exagère un autre ou encore 

d’inversion quand un auteur contredit les valeurs des énoncés qu’il cite. Dans cette méthode, 

Laurent Jenny travaille dans une perspective rhétorique, sur les figures de styles. 

En 1982, Gérard Genette27 propose une classification plus générale d’une pratique 

qu’il n’appelle plus intertextelle mais transtextuelle28. Cette notion recouvre 

approximativement la notion d’intertextualité telle que l’entendait Kristeva ou Barthes. 

En effet, Genette veut se distinguer par ce changement de terminologie pour nettoyer 

le champ de l’intertextualité et en faire une notion opératoire plus qu’idéologique comme le 

fait souligner Sophie Rabau29. 

L’intertextualité est prise dans un sens très restreint en désignant les relations de 

coprésence ou d’inclusion (A est à l’intérieur de B) entre deux textes, alors que les relations 

de dérivation (B dérive de A par imitation ou transformation) relèvent de l’hypertextualité. 

                                                           
24 Piégay-Gros. Nathalie. Introduction à l’intertextualité. Paris : Nathan, 2002, p. 32. 
25 Auteur qui s’interroge sur les frontières de l’intertextualité dans une perspective rhétorique en donnant des 

analyses éclairantes. 
26 Jenny, Laurent. « La stratégie de la forme », Poétique 8, 1976, pp. 262-263. 
27 Genette Gérard. Palimpsestes : La littérature au second degré. Paris : Seuil. Coll. « Points », 1982. 

28 Terme proposé par Genette pour exprimer l’ouverture du texte vers d’autres textes. La transtextualité englobe 

cinq types de relations : l’architextualité (relation qu’un texte entretient avec la catégorie générale à laquelle il 

se rapporte), la paratextualité (relation entre le texte avec tout ce qui l’entoure : titre, préface, avertissement…), 

la métatextualité (relation de commentaire qui unit un texte à un autre).Quant à l’intertextualité et 

l’hypertextualité, ces deux types sont un peu plus détaillés vue leur importance dans notre analyse. 

29 Rabau, Sophie. L’Intertextualité. Paris : Flammarion, GF-Corpus, 2002, p. 68. 

 



 45 

Par l’intertextualité, Genette entend la « présence effective d’un texte dans un autre » 

(Palimpsestes 8), permettant d’identifier un élément d’un texte A inséré tel quel dans un 

texte B. Les relations de coprésence comprennent la citation, la référence, le plagiat et l’allusion. 

Quant à l’hypertextualité, Genette précise qu’elle repose sur une relation de dérivation d’un texte A 

vers un texte B. L’élément repris n’est pas seulement présent dans le texte second, il y est transformé : 

J’entends par [une relation hypertextuelle] toute relation 

unissant un texte B (que j’appellerai hypertexte) à un 

texte antérieur A (que j’appellerai hypotexte) sur lequel 

il se greffe d’une manière qui n’est pas celle du 

commentaire. [...] B ne parle nullement de A, mais ne 

pourrait cependant exister tel quel sans A, dont il résulte 

au terme d’une opération que je qualifierai, 

provisoirement encore, de transformation, et qu’en 

conséquence il évoque plus ou moins manifestement, 

sans nécessairement parler de lui et le citer, écrit-il 

(Ibid, p.13). 

 
Dans un autre ordre d’idées, Nathalie Piégay-Gros, reprend la notion d’intertextualité 

au lieu de transtextualité et distingue deux types de relations intertextuelles : celles fondées 

sur une relation de coprésence (citation, référence, plagiat, allusion) et celles fondées sur une 

relation de dérivation (parodie, travestissement burlesque, pastiche). Ces différentes formes 

intertextuelles créent de multiples effets de sens et parient sur la reconnaissance du lecteur 

du modèle repris, imité ou parodié. 

Ce qui revient à dire c’est que les chercheurs s’entendent pour fonder l’intertextualité 

sur un processus de transformation selon lequel la réécriture ne se contente pas de reprendre 

passivement un texte ; elle n’est pas une simple répétition ; elle est un véritable travail. 

Plusieurs formes peuvent être citées : pastiche, parodie, traduction, imitation, transposition, 

adaptation théâtrale, cinématographique…Alors tout auteur est aussi lecteur. C'est donc la 

transformation qui est source de signifiance. 

Cependant, même avec toutes ces clarifications, l’emploi de la notion reste flou car 

son caractère extensif permet plusieurs interprétations. L’intertextualité est en fait employée le 

plus souvent en un sens qui se situe à mi-chemin entre la conception du groupe de Tel Quel et 

celle de Genette. Et ce qui importe donc, c’est de voir comment l’intertexte organise le texte, 

sous quelle forme et dans quelle visée. 

La diversité intertextuelle exclue toute tentative de dégager un nombre déterminé de 

fonctions qui rendraient compte des enjeux des allusions, des parodies ou pastiches. Genette 



 

46 

montre bien dans Palimpsestes qu’il faut s’attacher au régime (ludique, satirique ou sérieux) 

afin d’analyser les formes intertextuelles et d’en dégager les fonctions et les significations. 

L’effet de sens varie d’un intertexte à un autre selon le régime suivi. 

Nathalie Piégay-Gros note que l’intertexte fait sens suivant trois plans : d’abord du point 

de vue de l’auteur et de son rapport à l’écriture (la maîtrise du style d’un grand auteur permet 

d’aboutir à une écriture originale), il peut l’être également du point de vue du lecteur ( le narrateur 

fait de son narrataire un complice) et du point de vue de la conception du texte, du rapport à la 

tradition, à la littérature (imitation fidèle d’un texte antique, production d’une œuvre par la reprise 

de fragments hétérogènes, collages…) traduisent une conception particulière du texte nouveau 

(Introduction à l’intertextualité 76). 

Pour sa part, Vincent Jouve30 souligne que l’intertextualité peut assumer des fonctions 

très différentes et orienter la lecture du texte. Parmi ces principales fonctions de 

l’intertextualité il évoque la fonction référentielle qui donne l’illusion de la réalité, la fonction 

éthique qui témoigne de la culture du narrateur, la fonction argumentative dans laquelle le renvoi 

intertextuel peut servir de justification à une attitude, une fonction ludique dans laquelle 

l’intertexte demande un décodage de la part du lecteur ce qui suscite une connivence culturelle 

entre l’auteur et son lecteur, une fonction critique et une fonction métadiscursive : une façon de 

commenter le fonctionnement de tel ou tel texte.  

L’intertextualité a donc plusieurs fonctions et l’effet de sens n’est repérable qu’à partir 

du régime selon lequel est formé l’intertexte et son mode d’insertion dont l’étude participe 

pleinement à infléchir la signification profonde du texte. 

 

3-Lectures intertextuelles 

Stratégies scripturales dans la pratique intertextuelle d’Amine Zaoui est 31 une lecture 

s’inscrivant dans une approche textuelle à travers l’analyse du roman d’Amin Zaoui La 

Soumission. 

Le travail se propose d’analyser La Soumission d’Amine Zaoui, auteur qui n’est plus  

à présenter puisqu’il est devenu la véritable coqueluche des médias, des universités, des 

                                                           
 30 Jouve, Vincent. La poétique du roman. Paris : Armand Colin, 2001, p. 82. 

 31 BOUGHACHICHE, Meriem. « Stratégies scripturales dans la 

pratique intertextuelle  d’Amine Zaoui » in Revue des Sciences 

humaines, n°49, juin 2018, Vol B, pp 193-205.Article consultable en 

ligne via le lien suivant: 

http://revue.umc.edu.dz/index.php/h/article/view/2800/2947 

 

http://revue.umc.edu.dz/index.php/h/article/view/2800/2947


 47 

chercheurs et même des colloques qui lui sont consacrés.  

 

À travers l’analyse de ce récit, il s’agit d’illustrer la manière dont il se prête à une 

lecture intertextuelle par sa polyphonie et dialogisme dans les techniques scripturales qui se 

proposent comme lieux de sens. 

En effet, le narrateur bâtit son texte par un incessant jeu intertextuel fait d’allusions, 

de références, d’imitation et de parodie sur le plan thématique tout comme sur le plan formel 

renvoyant tour à tour au discours religieux et socioculturel, au conte merveilleux, à l’univers 

fantastique et à bien d’autres textes particulièrement ceux de Kateb Yacine et de Rachid 

Boudjedra. 

Si l’intertexte semble être un élément important dans la construction du texte, l’intérêt 

de l’analyse n’est pourtant pas celui de cataloguer les sources d’influence mais d’être sensible 

aux interférences des différents intertextes, discours et registres littéraires qui traversent le 

texte présidant à l’élaboration d’une esthétique propre au récit à mi-chemin entre le conte 

merveilleux et la nouvelle fantastique entités bien ancrées dans les réalités sociales 

représentées par un  narrateur tantôt aliéné tantôt omniscient. De ce fait la progression 

narrative fait passer le lecteur de la douceur du récit d’enfance au merveilleux pour faire 

aboutir au récit angoissant et inquiétant qui mêle réalisme et manifestations étranges. 

De telles techniques scripturales sont très significatives et révélatrices des attentes de 

l’auteur dans la mesure où elles permettent d’inscrire le texte dans une esthétique particulière 

pour traduire toutes les images qui obséderont jusqu’à la fin de sa vie le personnage. 

Une énonciation polyphonique 

L’idée générale que la conscience humaine est traversée par l’altérité conduit 

Bakhtine1à réfléchir sur le dialogisme, caractéristique de tout discours comme porteur d’un 

autre discours. Pour sa part, Kristeva définit ce phénomène comme prise en compte par le 

discours littéraire de l’autre et de son discours sauf que cette altérité concerne des plans assez 

hétérogènes2.Quant à Todorov, il en voit une multiplication des voix diverses ou «polyphonie»: 

«l’incarnation la plus pure de cette tendance au roman».3Mais il semble que cette polyphonie 

et dialogisme, comme idée fondamentale prenant en compte l’altérité avec un travail de 

transformation du discours de l’autre, mène à ce que l’on appelle intertextualité4d’où une sorte 

de dialogue entre les textes. Dans La Soumission, c’est à partir d’une énonciation polyphonique, 

qui ouvre le texte à d’autres textes et discours littéraire, social...(parfois synonymes 

d’inconscient), que s’établit tout un parcours intertextuel avec ses variantes. 



 48 

En effet, la première caractéristique scripturale dans La Soumission est celle liée au 

statut ambigu du narrateur : la perspective à la fois clairvoyante et naïve dans l’instance 

narrative peut, d’ores et déjà, nous apprendre beaucoup sur les rapports familiaux et le monde 

compliqué des adultes.  

Dans le texte, il semble d’abord que la parole est donnée à un conteur traditionnel 

ouvrant le récit et qui est en parfaite connaissance de son rituel:  

Au nom d’Allah, plus puissant, plus juste, plus atroce et le 

plus clément, je commence mon histoire qui serpente au 

fond de cette forêt de mon cœur, avant que le temps 

sauvage vienne sur elle et que l’oubli n’éponge les 

détails.Je demande à Dieu, lui le plus beau et celui qui 

aime la beauté, de me procurer une nuit longue à la 

longueur des Mille et une nuits, pour pouvoir ouvrir ma 

plaie et vous raconter mon histoire jusqu’à sa fin avant que 

le jour ne pointe; car celui qui raconte dans la lumière du 

jour engendrera des enfants chauves ou teigneux. 

Souhaitons qu’Allah, le miséricordieux nous garde, ainsi 

que notre descendance croyante, pour l’éternité dans sa 

bienveillance. Nous sommes la pure semence prophétique, 

dit-il pp.13-14. 

En outre, cette ouverture traditionnelle du conte renseigne sur un narrateur omniscient 

qui inscrit d’emblée la problématique identitaire, celle des origines et de la descendance dont 

se réclament les personnages tout au long du récit.Cependant, cette omniscience disparait, par 

moments, et cède la place à l’enfant Younès qui prend aussitôt la parole adoptant un point de 

vue interne imprimant à son regard étonnement, questionnement, perplexité et naïveté face au 

monde des adultes: 

Sous l’œil en éveil de ma mère, je vivais. Un œil qui ne dormait 

point, ne surveillant que mon petit sexe masculin, camouflé 

jusqu’à l’âge de neuf ans, six mois et vingt-trois jours, dans une 

touffe de coton, entouré d’un foulard en soie persane. À n’importe 

quel moment, je ne trouvais que celui de ma mère, déshabilleur et 

éveillé, braqué sur moi. Il m’était interdit de pisser dehors, dans 

la cour poussiéreuse où tous les autres enfants de mon âge 

faisaient, sans gêne ni complexe, leurs besoins, leurs diableries, 

leurs joies. Les rares ou courts moments où j’étais autorisé à sortir 

pour jouer avec les autres, je ressentais en moi cette voix piquante 

de ma mère tournant, comme une toupie, dans la tête: ne fais pas 

pipi dehors. Ne te déshabille devant personne. Si dans l’urgence 



 49 

tu as envie de pisser, fais-le dans le coton et dans la soie, dans ta 

robe. À l’image de mes cinq sœurs, et jusqu’à l’âge de neuf ans, 

six mois et vingt- trois jours, je portais des robes fleuries de vert, 

de jaune et de rouge. J’adorais mes petites robes fleuries. Nos six 

robes étaient coupées du même tissu, acheté et cousu chez un 

tailleur juif, Haroun Sadek, dit-il, pp.14-15. 

Par cette énonciation polyphonique, le texte introduit son dialogisme par la coexistence 

de deux voix, celle d’un narrateur omniscient, adulte et un parfait conteur ; et l’autre, celle d’un 

enfant rapportant naïvement ses impressions ce qui donne à voir une structure narrative de 

dédoublement balançant le lecteur et le confrontant à un puzzle où chacun des personnages y 

met des pièces pour créer une vision globale du passé et de ses conséquences sur la vie familiale. 

Par exemple l’enfant nous apprend plus tard que la surprotection de la mère est due à sa peur 

car elle ne voulait pas révéler l’identité masculine de son enfant pendant la guerre, ni l’inscrire 

dans l’état civil alorsque l’autre narrateur l’interprète d’une autre manière voyant dans cette 

relation un désir incestueux de la mère, une obsession qui constitue un leitmotiv et un 

programme narratif dans le discours du récit. 

Ainsi tout peut se lire dans l’incipit: la convocation du tailleur juif au moment où l’enfant 

raconte son identité sexuelle ambigüe (fille ou garçon?) anticipe le regard du narrateur-adulte 

qui raconte par la suite l’adultère de sa mère, histoire qui rime avec sa quête d’un père inconnu: 

Hadj Rahim ou le tailleur juif? Le narrateur se laisse emporter par l’énigme de ses origines et 

celles aussi de sa sœur Khokha, une constance référentielle qui rappelle la figure mythique 

Nedjma de Kateb Yacine. Le narrateur clôt ainsi son récit dans l’exil, la solitude et l’ignorance 

de la réalité et de son identité. 

Par ailleurs, et au fil de la narration, le regard de l’enfant change pour devenir celui d’un 

criminel qui veut mettre fin à ceux qu’il n’aime pas. C’est ainsi qu’il tue dans ses rêves et dans 

son écriture la plupart des membres de sa famille en inventant l’épisode de l’épidémie pour se 

débarrasser de ses quatre sœurs ou les démones pour ne garder que la plus jeune, Khokha, qu’il 

aime et envers laquelle il vouait une passion incestueuse. Il a tué également sa tante Fatna dont 

la soumission aveugle à son mari lui étreint le cœur tout comme la femme de son grand père 

Houria, Maya ou Maria qui était à l’origine de la fugue de sa grand-mère et enfin son grand 

père, le fékih amoureux de la poésie et des femmes. Par cette dispersion volontaire des membres 

de sa famille, le narrateur trouve le champ libre de se concentrer sur le récit de sa mère, de son 

père et de Khokha dans des histoires de rivalités, de passions dévorantes et d’inceste. Cela ne 



 50 

rappelle-t-il pas ces histoires compliquées où un héros problématique, victime de son entourage, 

mais conscient de son état, procède à l’aveu et à la confession ? 

Ce que confie le narrateur-personnage au lecteur c’est cette soumission inexplicable et 

inouïe qui le pousseet à laquelle il attribue beaucoup de sens. À cet égard la fonction descriptive 

et thématique du titre La Soumission est très significative :-c’est la soumission des femmes à 

leurs maris,-la soumission de son père au désir féminin et à sa mystérieuse bibliothèque à 

l’origine de son obsession : «Mon père, avec son Coran et ses livres de poèmes d’amour et 

d’histoire des prophètes et des apôtres, bien reliés, ne mourra jamais. Il est fait pour la vie, les 

fêtes, les voyages, les femmes, les larmes, les chevaux, les pistaches et les festins», dit-il, p 59, 

il ajoute qu’il «était fier, majestueux et satisfait de sa bibliothèque, unique en son genre dans 

la région, les volumes étaient bien rangés sur les étagères en bois verni, qui occupait tout un 

mur. Ma mère analphabète, elle aussi, était hantée par le secret du fond de cette bibliothèque», 

écrit-il, p 86.  

Toutes ces descriptions on les retrouve dans pratiquement tous les romans d’une 

génération de la littérature maghrébine que l’on appelle «Les enfants terribles».5-

Paradoxalement cette «aliénation» explique aussi celle du narrateur qui rejoint le désir de son 

père à travers le désir incestueux envers Khokha puis passe à sa fascination par la lecture:«Sous 

mes bras, dans un sac d’alfa, je portaisles livres de contes et d’histoires d’amour et de guerre 

que m’avait offerts cette belle maîtresse Castella», dit-il, p. 59 en évoquant ses lectures d’Henri 

Miller sous l’œil vigilant de son père.La posture de l’énonciation permet donc une 

fragmentationde la réalité ressuscitant l’ambiance familiale à travers des récits réels, 

imaginaires et des mensonges qui s’expliquent par les délires, les hallucinations:«Histoire sur 

histoire. Rien sur rien. Rien n’était juste, mais tout semblait vrai» avoue-t-il p. 125. 

Le dédoublement du narrateur et son aliénation agissent dans l’espace textuel du récit à 

travers l’énonciation qui s’élabore dans une dynamique bivocale faisant entendre deux voix en 

relation dialogique. Le dialogue s’établit également avec d’autres textes (du discours social, 

religieux et littéraire) que le narrateur convoque à travers différentes formes.  

Récits croisés et intertextes  

La Soumission raconte l’histoire d’une famille aux filiations incertaines. Le narrateur 

commence et termine son récit par la tragédie de sa mère et le despotisme de son pèreà travers 

un même jeu de fascination/répulsion et de vérité/mensonge de l’image des parents: «Elle était 

soumise et éteinte. Je désirais vomir, expulser tout ce qu’il y avait dans mon ventre, sur le 



 51 

visage de mon père, dont le nez fut toujours enterré entre les pages de son gros livre. Je ne 

haïssais pas mon père. J’aimais ma mère, obéissante et réduite à la merci de ce bon croyant» 

pp. 118-119.  

Un renversement de situation s’opère au fil de la narration et où la soumission de la 

mère se transforme en une vengeance par l’inceste et l’adultère et l’image d’un père tyrannique 

est justifiée par son aliénation telle que nous la présente la figure d’un fekih assoiffé de savoir 

et de connaissances religieuses et qui, pétri d’une vaste culture arabo-musulmane, son seul désir 

était d’être à la hauteur de sa lignée: Mon père avait bonne foi en Dieu et en son prophète, il ne 

cessait de répéter dans l’oreille de ma mère qu’il entendait, chaque jour avant la prière de l’aube, 

une voix céleste lui souffler à l’oreille qu’il était le descendant du Prophète, et qu’il lui 

ressemblait par son physique: la barbe soyeuse, le front illuminé, la taille et même les dents 

blanches. Depuis, il n’avait jamais interrompu ses prières, la lecture de la Sira et la 

consommation de son legmi.  

Emporté par l’amour de Dieu et de son prophète, il vendit la seule vache qui lui restait, 

pour partir jusqu’à Fès et achetait une centaine de volumes et de manuscrits : une nouvelle 

édition de la Sira d’Ibn Hicham (mort en 834), Kitab al-ibdah fi ilm annikah de Assoyouti (mort 

en 1505), Sahih de Moslem (mort en 874) pp. 85-86. 

À travers la métaphore filée animale du loup et du renard affamé, le narrateur décrit la 

passion dévorante de son père envers les femmes allant jusqu’à l’illicite, le péché et l’inceste 

«Mon père, à son habitude, lisait à haute voix tantôt des versets de la sourate Anniçae (les 

femmes), tantôt des passages de la Sira, biographie du Prophète, tantôt il s’adonnait au silence, 

sirotait sa boisson préférée, le legmi», p. 61, il récitait le Coran au rythme d’un maqameandalou 

chanté par la voix chaude et mielleuse de Khokha, p. 74 dont le nom signifie la pèche jouant 

sur la sonorité du mot pour faire le portrait de cette fille et sœur «belle aux frontières du grand 

péché», dit-il p. 66.Le narrateur nous présente l’image d’un enfant obsédé par le spectre d’un 

père bouleversé par la beauté splendide de sa belle mère et possédé par son désir ardent pour sa 

fille adoptive Khokha attendant avec impatience ses neuf ans et cherchant par tous les moyens 

à accélérer sa puberté pour l’épouser comme dans la Sira du Prophète, histoire répétée plus de 

trois fois dans le texte signalée par une citation entre guillemets et en italique: «Abou Bakr 

aurait envoyé sa fille Aïcha porter au Prophète une coupe de dattes et lui dire: «Mon père te 

demande si elles sont assez mûres pour toi!» La réponse du poète fut brève et insistante : « Nous 

acceptons, nous acceptons, nous acceptons!» et, joignant le geste à la parole, il attire vers lui la 



 52 

gamine en la saisissant par le bout du vêtement. Choquée, l’enfant cria au traître lubrique.», p 

139 

.Cette coprésence des fragments de la Siratraduit le désir aveugle du père de suivre le 

chemin du Prophète, il passa toute sa vie à lire les volumes des manuscrits achetés à Fès où est 

évoqué le mariage avec les enfants, pratique qui n’était ni rare ni refusé car elle assurait les 

rapports intimes entre deux familles. D’autres histoires de houris que les bons musulmans 

rêveront de trouver dans leur harem au paradis peuplent l’imaginaire du père et accentue son 

obsession: «J’étais triste de le voir dans un tel état. Je ne le haïssais pas. Il était le huitième 

dormant (...). Je pardonnais à mon pèrequi rêvait de noces plus grandes que celles de Zayneb. 

Lui qui rêvait de devenir prophète», p.89.  

Le narrateur dissimule dans cette parodie tout l’univers religieux et socio-culturel de son 

père à travers une tonalité ironique.D’autre part, l’image de la belle-mère, convoitée par le père 

et l’enfant, renvoie implicitement à celle de Rachid Boudjedra tout comme sa manière de dire 

sa haine et sa révolte, espace scriptural où le lecteur est violemment interpellé comme le fait le 

narrateur de Rachid Boudjedra par un cynisme tonal qui s’exprime dans le champ lexical de la 

nausée: «la présence de mon père à la maison me gênait, me donnait des douleurs au ventre, 

l’envie de vomir», p. 79, «je confesse, j’avoue, plutôt je vomis tout ce que j’ai entassé dans le 

cœur», écrit-il, p. 36, ou encore: «Faceà mon père, je sentais toujours, une révulsion, un 

sentiment d’horreur», p.107 et les images obsédantesdes femmes soumises qui, dit-il, «finirent 

leur vie cauchemardesque par la répudiation», p.38 ou celles du sang de la mariée telle une 

«bête qui attend son égorgeur», p. 37. 

Néanmoins, ces images qui rappellent les romans de Rachid Boudjedra subissent 

d’autres scénarios à travers lesquels le narrateur tente de reconstituer, par ledialogisme, l’image 

soumise de la mère chez Boudjedra pour la doter d’une force qui s’explique par la vengeance 

dans l’inceste avec son enfant et l’adultère à travers sa relation avec le tailleur juif, une scène 

qui rappelle aussi les origines douteuses deNedjmade Kateb Yacine et le mythe du mariage 

consanguin par un renversement de situations. L’enfant Younès se laisse emporter par cette 

énigme des origines étant incapable d’identifier son véritable père: Hadj Rahim, le descendant 

du Prophète ou alors Haroun Sadek le tailleur juif? Il était également incapable d’affirmer son 

identité sexuelle jusqu’au jour de sa circoncision, seul moment qui lui a permis de recouvrir son 

identité masculine. Il a cessé de porter des robes fleuries et commence à désirer sa sœur et future 

belle-mère Khokha. Ainsi l’inceste constitue une autre constante référentielle qui revient 

souvent dans le texte que l’on rencontre aussi dans le récit énigmatique de Khokha qui se 



 53 

métamorphose tout au long de l’histoire et dont l’origine et la réalité demeurent confuses. Sœur, 

fille adoptive, esclave offerte à son père, belle-mère et princesse targuie Tine-Hinane qui 

peuplait jadis les contes berbères, telles sont les différentes représentations de Khokha par sa 

double métaphore sexuelle (la pèche mûre) et religieuse (le péché).  

C’est sa présence qui a bouleversé la famille étant à l’origine des conflits entre la mère 

et le père et entre le père et l’enfant qui devient déserteur, aliéné et hystérique.Ces récits croisés 

sont accentués par l’intertextualité qui retravaille le texte et lui donne sens: 6l’intertexte 

religieux, celui social, culturel ou encore littéraire, quelque soit la forme sous laquelle il apparaît 

ou son mode (citation, référence, allusion pastiche, transposition, parodie...), indépendamment 

du caractère immanent et clos des partisans du structuralisme, renseigne aussi sur le texte et le 

monde et délibérément sur la vision du monde de l’auteur.  

Mais une telle lecture suppose le rôle actif d’un lecteur qui seul:«est en mesure d’établir 

les rapports entre les textes, l’interprétant et intertexte; celui dans l’esprit duquel a lieu ce 

transfert sémiotique de signe en signe», précise M. Riffaterre.7Par ailleurs, le lien intertextuel 

s’explique par le statut générique du texte: l’architextualité, telle que définie par Gérard 

Genette8, peut à juste titre compléter cette lecture de la vision du monde et de l’imaginaire que 

nous propose La Soumission. Architextualité: du conte merveilleux au récit fantastiquePar une 

structure narrative soigneusement élaborée, le narrateur entraine irrésistiblement son lecteur 

dans le fil de l’intrigue et le mène vers le dénouement dans un univers où se côtoient le rationnel 

et le surnaturel, le réel et l’imaginaire, la vie et la mort pour dire l’amour, la violence, les liens 

familiaux saccagés, le désir de l’inceste et la soumission. À cet effet, le merveilleux et le 

fantastique semblent être les deux voix possibles pour explorer les espaces ambigus et rendre 

compte de la psyché des personnages.La troisième stratégie scripturale est celle touchant au 

genre ou l’architextualité dans la terminologie de Gérard Genette. Cette relation est évidente, 

elle fait subir au récit les lois d’autres genres. Ainsi le roman familial et réaliste qui s’ouvre à 

la manière d’un conte merveilleux bascule dans le fantastique. 

En effet, le récit s’inscrit d’abord dans la tradition du conte dont il respecte les 

caractéristiques dès l’incipit qui rappelle la formule habituelle «Kane Ya Ma Kane», et à 

l’occasion de chaque séquence, le conteur introduit le discours de l’oralité «Ne dépensez pas 

deux mots si un seul suffit» ou encore «Au bout de la patience il y a le ciel», proverbe targuie. 

Or l’auteur n’a nullement l’intention d’entrainer ses lecteurs dans l’univers bien ordonné du 

merveilleux, c’est pourquoi il recourt à la structure des Mille et unes nuits qui se présente 

comme un modèle pour aborder et dire le monde de son père. L’enjeu se trouve donc dans la 



 54 

confrontation d’un enfant innocent à un monde absurde, séduisant et chargé d’érotisme à travers 

les épisodes nocturnes du père dans son harem. 

Le récit évolue au rythme des images réelles et irréelles des nuits interminables où 

l’histoire familiale croise le merveilleux des contes orientaux et berbères jusqu’à la clausule où 

le narrateur raconte le destin de chaque personnage: 

Mon père perdait son jardin d’éclat, s’adonnant à un délire 

fiévreux et hystérique. Il voyait sa belle-mère, femme de péché, 

dans sa poésie ou sa fitna, Houria, Maya ou Marie, sa princesse 

Khokha-Tine-Hinane, la Targuie (...). Quant à ma mère, par son 

grand cœur et sa bonté, elle accomplissait sa sortie nocturne, où 

elle pratiquait, et pour l’éternité, l’équitation sur le dos d’une 

tombe (...). Dans sa mort, Khokha, nubile, bâtit en moi des soleils 

et des terres vertigineuses et sans bords, réveillant en moi les 

brûlures de la jalousie: elle possédait en sa possession tous les 

cieux et toutes les histoires (...) et moi, j’étais nu, sans coquille, 

sans ombre, sans histoire et sans père. Avec l’aide de Dieu, le 

Miséricordieux, le Compatissant, et le salut son prophète, je finis 

mon histoire, avant que la nuit ne débouche sur la lumière du jour, 

pp. 150-151. 

S’il associe son récit au conte, Amine Zaoui joue également avec un autre genre et l’on 

retrouve dans La Soumission des aspects propres au récit fantastique: unité de l’intrigue ( il 

s’agit du récit du père et de la mère), l’unité de l’espace (l’histoire se passe dans son village ou 

douar), l’unité du temps (l’enfance de Younès), très peu de personnages(le père, la mère, 

Khokha et le narrateur homodiégétique) et la chute surprenante sur la réalité de Khokha, celle-

ci n’est pas sa sœur comme il le pensait mais la future femme de son père.À cette spécificité 

formelle du récit fantastiques’ajoute une spécificité thématique caractérisée par l’intrusion 

sournoise et brutale du mystère dans le tissu de la réalité.  

En effet, les apparitions nocturnes, les cauchemars, les dédoublements, les créatures 

mystérieuses, les objets maléfiques orchestrent l’ambigüité des faits. C’est ce que montre 

l’image ambivalente de sa mère : elle est protectrice, tendre et nourricière, tantôt idéalisée, 

élevée au rang d’une déesse mythologique belle et chaste: «Ma mère était silencieuse, calme et 

expressive, une déesse grecque. Une déesse de la haute sagesse», p.102; mais il lui attribue, par 

d’autres moments, des traits inattendus soulignant son caractère incestueux, cruel et agressif car 

elle menait une existence bicéphale, le jour elle est mère tendre, femme soumise et épouse 

chaste, le soir elle est maitresse du tailleur juif et traitresse de son père dans un corps plein de 



 55 

chaleur et de secret:«Sur la tombe, la folie et l’insolence dépassaient les mesures, ses yeux 

malicieux de chatte sauvage, hésitant entre le bleu, le vert et le noir, luisaient dans cette nuit 

automnale. Je sentais l’odeur du baroud!», p.103.Ainsi la beauté de la mère se transforme en 

une effrayante diablerie, la mère se métamorphose en une étrange créature dans des scènes 

nocturnes pour venger sa soumission: elle fuit la maison de son mari le laissant dans les bras de 

Khokha pour rejoindre son amant défunt le juif Haroun Sadek et c’est dans le cimetière qu’elle 

s’exerce à l’équitation, une activité fortement marquée par une connotation sexuelle où elle 

retrouve sa féminité et dont le but est de dissiper sa frustration. 

En conséquence, c’est cette image inquiétante de la mère qui a nourri chez l’enfant ce 

sentiment d’ambigüité envers les femmes qu’il exprime à travers une étrange dualité : la bonté 

d’une mère soumise mais indigne car amante en perpétuelle métamorphose. La jalousie et la 

vengeance sont donc à l’origine de cette métamorphose contribuant au développement d’un 

instinct autodestructeur : la mère perd la raison: «Ma mère, constatant la place capitale 

qu’occupait Khokha dans nos cœurs, mon père et moi, souffrait de l’intérieur. Incendiée par 

une rage teintée de jalousie, elle avait fini par perdre la raison et l’équilibre et ne plus sentir la 

terre sous ses pieds», dit-il, p.73.Le portrait ambivalent de la mère permet enfin de l’inscrire 

dans une longue tradition littéraire, celle de la femme à craindre, séduisante et fatale à travers 

son image ambivalente: « À présent, ma mère s’envolait dans son huitième ciel. Elle était très 

belle dans sa rage bleue. Soudain, une mélancolie m’envahissait le cœur, je sentais un froid 

terrible habiter ma tête et genoux, je décidai de quitter ma cachette et de rejoindre la maison. 

Une pluie fine et douce tombait sur la makbara. Ma mère était toujours sur le dos de son cheval 

(...) L’image de ma mère sur le dos de son cheval me hantait, me harcelait: elle avait les yeux 

marrons, ambrés plutôt, quand ils devenaient gais...je constatais que la couleur de ses cheveux 

était rousse. Une couleur excitante, séduisante, qui provoquait le plaisir charnel », dit-il, pp. 

104-107. 

Le narrateur précise dans une citation sans référence que «La coloration rousse est 

diabolique et séditieuse. Nombreux sont les prêtres qui ont envoyé des lettres de menaces aux 

artistes qui portaient des cheveux de couleur rousse», dit-il, p. 108. 

L’insertion de cet intertexte nous plonge encore une fois dans l’univers fantastique des 

récits sur les femmes séduisantes et fatales qui conduisent au péché à travers des figures 

changeantes, des créatures fascinantes, des revenantes, femmes-vampires et diables, origines 

de tous les maux. Il est donc clair que le narrateur recourt aux célèbres textes misogynes9de la 

tradition occidentale en partant du discours biblique pour partager le même imaginaire: «Mon 



 56 

père, qui aimait les belles femmes qui fautent sans remords, à l’image de Houria ou Maya, 

n’avait jamais confiance en elles. Il disait en commentant l’histoire d’Adamet Eve: la femme 

est un serpent à sept têtes», dit-il, p.79, ou encore: «Ah les femmes, elles sont les sœurs de 

Satan!», dit-il, p. 133. 

Le récit d’Amine Zaoui analyse les lieux fantasmatiques du despotisme oriental arabo-

musulman en convoquant l’intertexte religieux et les textes des grands mystiques, il croise 

d’autres imaginaires tout en séduisant le lecteur par des moyens détournés, des jeux 

intertextuels, des hypotextes potentiels et une architextualité à travers le merveilleux et le 

fantastique comme autant d’hallucinations qu’il exprime par les secrets et les mensonges du 

roman familial. Le recours aux multiples figures symboliques donne accès à la signification 

idéologique du texte romanesque où le religieux, le social et le littéraire s’interpénètrent et où 

l’accent est mis sur la déconstruction du discours social en méditant longuement sur l’enjeu des 

pouvoirs masculins. 

Références 

1Amine Zaoui. La Soumission. Alger: Marsa, 2001. 

2Bakhtine, Mikhail. Esthétique et théorie du roman. Paris: Gallimard, 1978, pp.222-225. 

3En ce sens que le dialogisme peut désigner la relation entre un narrateur et son destinataire, ou 

alors entre un auteur, narrateur avec son personnage. Kristeva insiste donc sur la relation à la 

fois linguistique et littéraire entre les genres littéraires mais aussi entre le texte et son 

destinataire ou encore entre la  

4Subjectivité d’un narrateur et la conscience de son personnage comme spécificité du roman. 

4Todorov, T. M. Bakhtine, Le principe dialogique. Paris: Seuil, 1981, p.103. 

5Pour Kristeva, Sollers, Riffaterre et Barthes, tous les textes sont concernés par l’intertextualité: 

«condition de tout texte quel qu’il soit», R. Barthes «De l’œuvre au texte», 1971, repris dans 

Le bruissement de la langue. Paris: Seuil, 1984, p.73. 

6Notamment Tahar Ben Jalloun, Rachid Boudjedra, Mourad Bourboune pour n’en citer que 

quelques uns.7«L’intertextualité est donc partie prenante de la constitution du sens qu’elle 

détermine et, inversement, le repérage de l’intertexte contribue à l’établissement du sens», note 

Sophie Rabau dans L’intertextualité.Paris: GF Flammarion, 2002. 

8M. Riffaterre. Sémiotique la poésie. Paris: Seuil, 1983, p.205-207. 



 57 

9Gérard Genette. Palimpseste. La littérature au second degré. Paris: Seuil, Coll «Points», 1982. 

10À ce sujet l’ouvrage de Pierre Darmon, Femme, repaire de tous les vices. Misogynes et 

féministes en France XVIe-XIXe siècles. Ed André Versaille, 2012, présente toute l’histoire de 

la misogynie en remontant à l’antiquité, au judaïsme, aux Ecritures saintes, aux discours des 

pères d’Église, aux grivoiseries proverbiales...jusqu’au XIXe siècle où cet esprit s’illustre dans 

différentes formes d’expression artistique comme une littérature que l’on classe aujourd’hui 

dansle genre fantastique et que l’on désigne par vampirisme des femmes où encore celle dont 

le thématique se concentre sur l’image fatale de la femme.  

ZAOUI, Amine. La Soumission. Alger: Marsa, 2001.Œuvres littéraires• BOUDJEDRA, 

Rachid. La Répudiation. Paris: Denoël, 1969.• YACINE, Kateb. Nedjma. Paris: Seuil, 

1956.Ouvrages critiques• BAKHTINE, Mikhail. Esthétique et théorie du roman. Paris: 

Gallimard, 1978.• BAKHTINE, Mikhail. Esthétique de la création verbale. Paris: Gallimard, 

1984. 

 

Intertextualité mythique et pensée ésotérique dans Elias d’Ahmed BENZELIKHA 

analyse la présence de l’intertexte, la forme sous laquelle il apparaît, les fonctions qu’il assume 

et le sens qu’il véhicule dans le roman Elias d’Ahmed BENZELIKHA.  

L’hypothèse serait qu’en tant que phénomène littéraire, la réécriture est une stratégie de 

l’auteur (ce fin lecteur puisque les écrivains sont d’abord de grands lecteurs) qui participe 

pleinement à l’édification du sens du texte quel que soit le mode d’insertion de l’intertexte.  

En fait, l’intertextualité comme phénomène littéraire et réécriture ne se limite pas au 

constat lequel met les textes en relation avec un ou plusieurs autres textes, mais elle cherche à 

rendre compte des liens que les œuvres tissent entre elles, de leur entrecroisement et de leur 

dépendance. Citations, allusions, références, parodies, imitations…sont de permanents revois 

de la littérature à elle-même ou à d’autre discours.  

Par ailleurs, l’intertextualité constitue un instrument de lecture des textes littéraires pour 

analyser leur poétique. C’est le propos de mon intervention dont l’objectif est de montrer les 

modalités de l’écriture dans le roman Elias d’Ahmed Benzelikha et de leur rapport à 

l’intertextualité. Cette lecture vise à dégager une dimension discursive du roman en décryptant 

le recours à l’intertextualité mythique en élucidant sa fonction. 



 58 

En effet, c’est à partir d’une somme d’œuvres que l’intertexte mythique peut se lire dans 

le roman de Benzelikha. Multiple et varié, l’intertexte offre au texte de l’auteur un caractère à 

la fois poétique mais aussi et surtout sémantique et symbolique.  

Les mythes sont mis en scène dans le récit mais dans un contexte nouveau et où 

l’intertextualité revêt une signification importante à travers le jeu allusif (allusions implicites 

ou explicites), les clins d’œil, interférences textuelles, métamorphose, dérivation de sens, 

parodie… 

Le roman est une invitation au voyage à travers la Méditerranée traversant temps et 

espaces revisitant les mythologies du monde et les écritures saintes et autant de textes sacrés et 

profanes pour raconter l’odyssée d’Elias, son initiation, son mysticisme, sa quête de soi et de 

connaissance.  

Dans Elias, le romancier semble renoncer au réalisme en recourant aux voyages dans 

diverses mythologies par l’entrecroisement du passé et du présent, à la recherche d’une certaine 

unité et harmonie exprimée avec force à travers l’inscription d’une pensée ésotérique.  

(L’ésotérisme étant une tradition de la plus haute antiquité de la face cachée de toutes les 

religions et les philosophies (la gnose, l’alchimie, l’occultisme…), bref tout un domaine 

spirituel.  

Pour analyser les modalités de cette écriture, une série de questionnements s’imposent : 

le roman d’Elias est-il en relation avec d’autres textes antérieurs ? Reprise de mythes ? 

lesquels ? Parodie d’une thématique, d’un auteur classique ou imitation ? Quel effet cela 

produit-il ? Quelles sont les conséquences de cette référence, reprise, parodie ou allusion ?  

L’intérêt est donc celui d’analyser le foisonnement intertextuel qui assigne au texte une 

logique perturbée et un éclatement multidimensionnel correspondant à une abondance de 

références culturelles et littéraires.  

Les liens intertextuels et mythiques ne sont pas que de simples indices de filiation 

thématique ou d’influence d’un auteur particulier, mais les moyens d’un déplacement, voire 

d’un détournement pour une construction d’un sens nouveau adéquat au contexte d’énonciation.  

L’intertextualité dans Elias se répartit en diverses classes bien distinctes : mythologie 

grecque (Ulysse), orientale (Sindbad), religieuse (les écritures saintes : le messager Elias, Ahl 

el kahf, les 07 dormeurs), culturelle (l’Histoire des idées) et littéraire (L’île au trésor de Robert 



 59 

Louis Stevenson, Robinson Vendredi ou les limbes du pacifique de Michel Tournier, Le vieil 

homme et la mer d’Ernest Hemingway). 

Sur le plan thématique, le voyage est une odyssée transportant le lecteur à l’Antiquité 

méditerranéenne, de la Grèce homérique jusqu’au continent asiatique et en filigrane un univers 

livresque et un monde mythologique. De ce fait, la structure du récit est particulière et bien 

qu’elle soit linéaire, elle obéit pourtant à une logique propre au romancier, une logique 

déroutante par l’éclatement du temps entre l’ère mythologique et le monde contemporain auquel 

correspond un éclatement spatial entre la Méditerranée, la Grèce, les contrées asiatiques… 

L’inscription de l’intertexte mythique dans le récit part de l’idée de ce qu’un texte fait 

ou peut faire des autres textes, comment il les transforme, les assimile ou les disperse cherchant 

à comprendre en quoi Ahmed Benzelikha se rapproprie ces récits d’aventures comme 

L’Odyssée et d’autres références relatives à l’ésotérisme, de savoir quelles en sont les 

principales connotations. En effet, si cette inscription consciente manifeste une vérité, celle-ci 

demeure symbolique. 

Dans cette optique, l’intertexte et le mythe apparaissent comme des éléments 

structurants dans le texte, travaillant son organisation et infléchissant son sens. Et si l’approche 

intertextuelle analyse les liens qui se tissent entre le texte et son intertexte, elle permet 

également d’étudier leur fonctionnement afin de dégager leur signification. L’intérêt de cette 

démarche réside dans le fait de penser l’organisation immanente (l’intérieur) du texte sans pour 

autant renoncer à sa culture (l’écrivain et ses lectures). Et là je rejoins l’idée du départ selon 

laquelle l’écrivain est un grand lecteur.  

Le récit linéaire d’Elias raconte le parcourt d’un personnage aventurier qui part à la 

quête d’un objet qui semble être concret au début : le masque de Dieu mais à la fin et dans la 

chute du texte cet objet se révèle abstrait : ce masque, objet de la quête du héros, n’est autre que 

la recherche d’un sens à la vie par la connaissance et le savoir.     

Le programme narratif tel qu’il est élaboré obéit à la structure d’un récit d’aventure de 

par le parcours d’Elias traversant moult épreuves dont celle de l’énigme à déchiffrer, ce qui 

donne à la narration un sens métaphysique voire existentiel.  

Rangé par un insoutenable sentiment d’échec et laissant tout derrière lui, familles, 

femmes, enfants et vie professionnelle, Elias part à la conquête d’un nouvel horizon de vie 



 60 

quittant ainsi sa ville Stasis, incarnation ultime d’un mal sociétal, politique et moral, une cité 

en crise. Il embarque ainsi sur Le Moïse, bateau de la traversée méditerranéenne rencontrant au 

cours de son périple autant de personnages relevant de la mythologie universelle : celle grecque 

de la culture hellénique en convoquant Ulysse, Pénélope, le cheval de Troie, celle religieuse : 

biblique et coranique aussi qu’annonce bien le nom du bateau « Le Moïse » et le nom du héros 

éponyme Elias. L’onomastique d’Elias dans ce roman renvoie le lecteur à la mythologie 

religieuse : Elias est une variante d’Elie dérivée de l’hébreu Elijah signifiant « Mon Dieu est 

Yahvé ». En effet, dans la pointe du roman, le récit fictif d’Elias rejoint la structure mythique 

du récit religieux auquel s’ajoutent d’autres références repérables dans l’aventure narrée (Ahl 

el Kahf, les sept dormeurs d’Ephèse, les persécutions d’Elias, sa fuite dans la grotte...) : Elias 

finira par porter le « Masque de Dieu », objet de sa quête ayant donné sens à son existence.  

À ces références s’ajoutent celles de tout un monde contemporain qu’illustre 

parfaitement la référence à une figure importante de l’Histoire des idées René Guénon, celle du 

personnage Mark IV et les ravages de la mondialisation par l’image du maître du piratage 

informatique devenu un moyen d’impérialisme intellectuel, de domination.   

Du point de vue stylistique, le dialogisme est dominant dans le discours des personnages 

dont la typologie est très significative. 

L’intertextualité mythique à travers la figure d’Ulysse, celle de Sindbad ou le 

personnage de la toison d’or, le juif errant, met en scène l’exode, l’exil, le voyage, l’aventure, 

du sens vrai du mythe vers le mouvement de sa sacralisation. La figure d’Elias relève d’une 

catégorie de mythe identitaire et méditerranéen. Elias est l’incarnation mythique d’un idéal, 

celui du désir de l’aventure et la quête d’un sens.  

Mais ces mythes se trouvent parfois désacralisés et cette ironie, ce refus de prendre le 

mythe au sérieux, et ce jeu, établissent la distance.  

Ce faisant, l’intertexte donne de nouvelles significations intéressantes au mythe tout en 

permettent une relecture moderne : la figure d’Ulysse pourrait être celle de tout un et celle 

d’Elias, ce harraga exprime un tragique existentiel car le personnage d’Elias fait circuler une 

actualité désespérante d’une cité imaginaire, réinventé et réelle, Stasis (désignant dans la Grèce 

antique une cité-état caractérisée par un déséquilibre dans la répartition du pouvoir) où il se 

retrouve perdu.  



 61 

Lié au destin du personnage Elias, le bateau Le Moïse, le périple d’Elias et ses 

mésaventures nous renvoient au mythe du juif errant, le mythe de l’exode. Elias n’est-il pas 

aussi ce harraga des temps modernes correspondant à son homologue occidental Ulysse et celui 

oriental Sindbad, de prodiges marins qui échouent de mer en mer mais essayent à chaque fois 

de se relever ? 

Ainsi peut-on lire : « [...] Il voulait quitter la terre, qualifiée à tort de ferme et rejoindre 

la mer, la Méditerranée, sa mère, revenir à l’eau, à la matrice, aux vagues et à l’écume, à 

l’immensité, aux horizons bleutés et infinis, mais surtout à la liberté, aux possibles et à 

l’absence du possible en l’absence de l’impossible », écrit-il à la page 9. 

Partir pour se purifier (dans l’eau grâce à la mer) et renaître (dans l’espoir d’un monde 

meilleur), tel semble être l’entreprise d’Elias, n’est-ce pas là une initiation à la vie à l’image 

d’un myste ? Ici l’on trouve quelques ingrédients du mysticisme et de la spiritualité. Le myste 

étant l’adepte de mystères dont il garde le secret tout au long des rites en vue d’une renaissance 

et d’une quête libératrice : le soufisme par exemple est une forme de mysticisme religieux dans 

la mystique musulmane.  

Héros énigmatique, Elias ressemble aussi au Phileas Fogg Le Tour du monde en 80 jours 

de Jules Verne qui inspire le doute : « Le commandant Bramble se demandait quel était le 

véritable but du voyage d’Elias. Voulait-il vraiment aller en Grèce et pourquoi ? Peut-être, se 

disait-il, qu’il avait une autre destination, cet Elias n’avait pas l’air d’un touriste en mal de 

croisière, ni d’un trafiquant ou d’un terroriste d’ailleurs, mais pourquoi, dans ce cas, prendre 

un navire de transport de marchandises pour voyager ? Ce monsieur devait bien cacher 

quelque chose... » (15). 

Justement cette idée de cacher quelque chose est un leitmotiv qui revient souvent dans 

la trame romanesque et se confirme tout au long du voyage et de la quête d’Elias (le masque de 

Dieu), une quête qui plonge le lecteur dans l’univers de l’hermétisme religieux et des sciences 

occultes, la gnose et les mystères. « Elias, une nouvelle fois, senti ce besoin de comprendre ce 

dont le masque de Dieu était le symbole », cet épisode du périple d’Elias est très significatif 

dans la mesure où la possession de ce masque d’or devient la raison de toute cette traversée 

géographique et culturelle.  



 62 

C’est dans une cité antique romaine appelée Silphium ( dont le nom renvoie à une plante 

aux vertus médicinales cachant bien de mystères mais disparue) qu’Elias lit une inscription sur 

un bas-relief l’amenant à découvrir, dans la bibliothèque de cette ville, un trésor, il s’agit d’un 

livre : « ce qui retînt l’attention d’Elias fut un passage consacré à un masque sacré, un masque 

tout en or qui avait le pouvoir, disait-on, de révéler à celui qui le revêtait tous les secrets de 

l’existence » (32). Cette séquence du récit entraine le lecteur dans un autre univers, celui de la 

connaissance et du savoir que permet le livre.   

Ainsi la trajectoire d’Elias suit celle d’une référence incontournable dans l’ésotérisme : 

René Guénon (1886-1951) : écrivain ésotérique de  formation catholique et universitaire 

classique il fut partisan de la théologie de Saint-Thomas d’Aquin  et Jacques Maritain avant de 

passer à l’Islam en 1930 au terme d’un parcours compliqué incluant avant la première guerre 

mondiale les organisations occultistes, l’église gnostique et la franc-maçonnerie. Il dresse le 

déclin de la spiritualité occidentale et le constat impitoyable de la modernité (La crise du monde 

moderne 1927) soutenant une doctrine traditionnelle éternelle voyant le véritable ésotérisme 

par l’hindouisme, l’Islam, le taoïsme, le canal du soufisme d’Ibn Arabi (1165-1240), le 

christianisme antique et médiéval et la franc-maçonnerie dans la mesure où ces courants 

illustrent la vérité universelle et intemporelle (L’Homme et son devenir selon le Védanta, 1925, 

Le symbolisme de la croix, 1930).  

D’autre part, le personnage de Morfal, parti lui aussi à la recherche du « Masque de la 

connaissance », incarne l’idée d’une harmonie entre le spirituel et le scientifique qui, ensemble 

peuvent expliquer le monde.  

Alors ce qui ressort de cette lecture intertextuelle c’est que d’une part : « L’homme ne 

peut se passer de mythes ni de symboles », et que l’idée du progrès s’affirme dans son désir de 

réconcilier religion et science dans un savoir unique : un nouveau visage de l’ésotérisme.   

 

 

 

 



 

63 

 

Chapitre VI Herméneutique et anthropologie de l’œuvre 

 

 
1-Art et science d’interprétation des textes 

Herméneutique, Hermenio, Hermès, ces termes venant tous du grec se rapportent à 

l’herméneutique comprise dans un sens général de l’art d’interpréter les textes et en déchiffrer 

le sens implicite. 

Mais à l’origine      et dans la mythologie grecque, Hermès, messager des dieux 

(interprétant aux humains la volonté des dieux), conducteur des âmes, est en fait le patron de 

l’herméneutique franchissant les limites entre les deux mondes et les deux univers du sacré 

et du profane rendant à la présence ce qui avait été englouti par l’absence et l’oubli32.  

En un sens restreint, Hermenio est le verbe qui signifie interpréter et expliquer. En 

traduction, la science herméneutique se rattache aux fondements et aux principes de 

l’interprétation biblique. 

Dans l’acception générale, l’herméneutique est alors la science d’interpréter les 

œuvres humaines artistique au sens général : littéraire, cinématographique et même 

scientifique. Lire un roman ce n’est pas seulement en déchiffrer le sens mais c’est surtout 

rentrer dans un monde que le texte décrit et la traversée de ce monde non seulement marque le 

lecteur, elle est capable aussi de transformer sa vision du monde.  

Cette expérience d’interpréter les œuvre a été examinée par des philosophes du XIXe 

siècle dont Gadamer la considérant comme approfondissement mais le tournant 

herméneutique on le doit notamment à Paul Ricœur pensant cette critique de la vérité comme 

une transformation de soi et   une grande liberté s’inscrivant dans un débat ayant opposé le 

fondateur de la phénoménologie Hussertl et le précurseur de l’herméneutique Heidegger. 

D’un apport certain, la philologie participe pleinement et activement dans la lecture 

herméneutique dans la mesure où elle procède d’un travail d’érudition sur le texte ayant pris 

plusieurs formes au cours de l’histoire.  

Héritière du positivisme, cette tendance a pour objet de construire  une version textuelle 

                                                           
32 Jean Starobinski. La Relation critique. 

 



 64 

de référence, à travers une démarche comparatiste, différents états et de multiples versions 

des œuvres à une critique à la fois matérielle (graphologique), intellectuelle (critique 

grammaticale et rhétorique) et historique (enquêtes sur les contextes susceptibles d’éclairer 

et d’engager des choix éditoriaux). 

La philologie ne se limite pas au sens littéral mais va au-delà produisant la 

monumentalité et la sacralité du texte établi voulant atteindre le sens absolu qui se lit dans le 

couple notionnel lettre/esprit et se cherche dans le style du texte. 

Parallèlement, si à l’âme des œuvres d’art des philosophes comme Kant ou encore 

Hegel engagent tout un processus métaphysique, d’autres lui attribue un idéal esthétique 

interrogeant l’univers stylistique comme monde possible autorisé par le texte et sa diction et 

enfin généré par la lecture. 

Cette conception herméneutique du style on la rencontre également dans le versant 

poétique de l’approche textuelle par les travaux de Genette sur la fiction et la diction où les 

registres littéraires, les figures de rhétorique et autant de modalités scripturaires sont pensés 

comme sémiotique de l’amplification et comme forme poétique du message verbal.

 Justement, la stylistique est cette discipline universitaire qui se rattache beaucoup à la 

science herméneutique. Fondée par Charles Bally, la théorie se  apporte aux faits et mécanismes 

d’expressivité verbale que l’on désigne communément sous le vocable de style.  

Au tournant du XXe siècle, la stylistique croise d’autres théories en linguistique, 

sémiotique et en poétique structuraliste pour en avoir le statut d’une science interprétative. 

La lecture stylistique des extraits suivants permet d’identifier une thématique 

fondamentale des rapports humains et une problématique centrale, celle de l’altérité à travers 

un discours poétique sur la ville.  

En effet, l’analyse de l’énonciation et de la métaphorisation permettent de montrer 

comment chaque texte se représente la ville et l’espace décrit pour méditer longuement sur 

l’altérité. 

 Texte 1                                                                                                                   De Rica à Iben 

                                                                                                                               À Smyrne 

Les habitants de Paris sont d'une curiosité qui va jusqu'à 

l'extravagance. Lorsque j'arrivai, je fus regardé comme si 

j'avais été envoyé du ciel : vieillards, hommes, femmes, 

enfants, tous voulaient me voir. Si je sortais, tout le monde 



 65 

se mettait aux fenêtres ; si j'étais aux Tuileries, je voyais 

aussitôt un cercle se former autour de moi ; les femmes 

mêmes faisaient un arc-en-ciel nuancé de mille couleurs, 

qui m'entourait. Si j'étais aux spectacles, je voyais aussitôt 

cent lorgnettes dressées contre ma figure : enfin jamais 

homme n'a tant été vu que moi. Je souriais quelquefois 

d'entendre des gens qui n'étaient presque jamais sortis de 

leur chambre, qui disaient entre eux : Il faut avouer qu'il a 

l'air bien persan. Chose admirable ! Je trouvais de mes 

portraits partout ; je me voyais multiplié dans toutes les 

boutiques, sur toutes les cheminées, tant on craignait de ne 

m'avoir pas assez vu. 

Tant d'honneurs ne laissent pas d'être à la charge : je ne 

me croyais pas un homme si curieux et si rare ; et quoique 

j'aie très bonne opinion de moi, je ne me serais jamais 

imaginé que je dusse troubler le repos d'une grande ville 

où je n'étais point connu. Cela me fit résoudre à quitter 

l'habit persan, et à en endosser un à l'européenne, pour voir 

s'il resterait encore dans ma physionomie quelque chose 

d'admirable. Cet essai me fit connaître ce que je valais 

réellement. Libre de tous les ornements étrangers, je me 

vis apprécié au plus juste. J'eus sujet de me plaindre de 

mon tailleur, qui m'avait fait perdre en un instant 

l'attention et l'estime publique ; car j'entrai tout à coup 

dans un néant affreux. Je demeurais quelquefois une heure 

dans une compagnie sans qu'on m'eût regardé, et qu'on 

m'eût mis en occasion d'ouvrir la bouche ; mais, si 

quelqu'un par hasard apprenait à la compagnie que j'étais 

Persan, j'entendais aussitôt autour de moi un 

bourdonnement : « Ah ! Ah ! Monsieur est Persan ? C'est 

une chose bien extraordinaire ! Comment peut-on être 

Persan ? ». 

 À Paris, le 6 de la lune de Chalval, 1712 Montesquieu. Lettres persanes, XVIIIème siècle 

Texte 2 

Lorsqu'on a tourné la rue en laissant à gauche le bâtiment 

des haras, on commence à sentir l'animation de la grande 

ville. La chaussée qui fait le tour de la place de l'Esbekieh 

n'a qu'une maigre allée d'arbre pour vous protéger du 

soleil; mais déjà de grandes et hautes maisons de pierre 

découpent en zigzags les rayons poudreux qu'il projette 

sur un seul côté de la rue. Le lieu est d'ordinaire très frayé, 

très bruyant, très encombré de marchandes d'oranges, de 



 66 

bananes et de cannes à sucre encore vertes, dont le peuple 

mâche avec délice la pulpe sucrée. Il y a aussi des 

chanteurs, des lutteurs et des psylles qui ont de gros 

serpents roulés autour du cou (…) un vieillard jovial fait 

danser avec le genou de petites figures(…)Un cercle 

émerveillé de femmes, d'enfants et de militaires applaudit 

naïvement ces marionnetteséhontées(…)                                                                                                                                                                                                                                                  

Parmi les boutiques où l'industrie européenne attire le 

mieux les plus riches habitants du Caire, les Turcs 

réformistes, ainsi que les Coptes et les Grecs, plus 

facilement accessibles à nos habitudes, il y a une brasserie 

anglaise où l'on peut aller (…). Un autre lieu de refuge 

contre la vie orientale est la pharmacie Castagnol, où très 

souvent les beys, les muchirs et les nazirs originaires de 

Paris viennent s'entretenir avec les voyageurs et retrouver 

un souvenir de la patrie (…). Un préjugé des Européens 

du Caire, c'est de ne pouvoir faire dix pas sans monter sur 

un âne escorté d'un ânier. Les ânes sont forts beaux, j'en 

conviens, trottent et galopent à merveilles ; l'ânier vous 

sert de cavasse et fait écarter la foule en criant Ha! ha! 

iniglac! Smalac! Ce qui veut dire à droite ! À gauche ! Les 

femmes ayant l'oreille ou la tête plus dure que les autres 

passants, l'ânier crie à tout moment : la bent! (hé femme) 

d'un ton impérieux qui fait bien sentir la supériorité du 

sexe masculin. 

Gérard de Nerval, Voyage en Orient I (pp.169-173). Paris : Flammarion, 1980 (1ère éd 1852) 

Texte 3 

New York est une ville implacable, bercée par un air 

étonnant, surexcitant et qui ne vous laisse pas de trêve. 

Vous descendez de trente étages, vous levez la main, un 

taxi s’arrête, vous fait faire dix blocs, vous jette devant un 

building, un ascenseur vous happe, de nouveau trente 

étages, « how do you do ? ». Le cœur de New York bat 

plus vite que celui de ses hommes qu’elle abandonne au 

bord d’une crise dite cardiaque mais en fait passionnelle. 

Passion de New York, de ses rues étroites, de ses alcools, 

de son odeur, de son rythme. Le sang bat trop vite au 

poignet de ces Américains naïfs, fatigués, persuadés que 

le temps est fait pour être gagné. Gagner le temps sans 

savoir le perdre, quelle douce folie ! Cela leur donne 

heureusement cette merveilleuse conception de l’argent 

fait pour être dépensé, de l’objet fait pour être jeté après 



 67 

usage que ce soit une voiture ou un Kleenex. Avec (bien 

sûr) cette effrayante exagération de l’électricité qui rend 

introuvable un restaurant à New York où l’on puisse 

déjeuner à midi sans dix lampes allumées. On ferme les 

rideaux sur cette incertaine lumière du jour, à la merci 

d’un nuage, et l’on allume la fidèle électricité. 

Ce n’est pas une ville familière, c’est une ville vorace et 

tendue. Nulle place pour le flâneur. New York a ses 

adieux : le jour, ce sont l’ordre, l’instinct grégaire, 

l’argent, l’avenir ; la nuit, ce sont l’argent toujours, 

l’alcool, la solitude. On ne peut supporter longtemps de se 

sentir une âme de touriste, d’étranger à cette foule rapide, 

indifférente, dressée. 

                                 Françoise Sagan. Bonjour New York. (1ère éd1956). Éd. De l’Herne, 2007. 

Texte 4 

(…) Et Rien ne ressemblera plus jamais à Beyrouth que 

nous avons connu généreuse et belle. Maintenant elle est 

grise, j'y sens l'odeur fade de la mort. On survole 

Beyrouth, dont on voit mieux, d'en haut, les plaies 

ouvertes, les quartiers écrasés, séparés par la longue 

saignée verte de la rue de Damas (...) ce fantôme de ville 

où la mort rôde encore, même si les combats ont cessé. 

Telle était donc Beyrouth. 

On vit le jour au jour sans se poser de questions. Comme 

à chaque interruption de la guerre, Beyrouth panse ses 

plaies avec un optimisme que rien ne semble devoir 

abattre. 

Quel calme étrange, aujourd'hui, sur Beyrouth. Un calme 

que rien ne justifie, si ce n'est l'attente anxieuse qui tend 

les nerfs et brouille les esprits. Comme toujours avant un 

affrontement, Beyrouth cent fois ressuscitée se prépare au 

pire.  

Etait-ce le bonheur ? En tout cas, cela y ressemblait. Rien 

de plus délicieux que de flâner dans Hamra en fin d'après-

midi, quand Beyrouth émergeait de la sieste et se préparait 

à une longue soirée. Tout ici semblait fait pour les 

femmes, leurs parures, leurs amours, leur beauté  

Les grosses voitures américaines aux carrosseries vert 

pistache ou rose bonbon (...) Sous les palmiers et les 

eucalyptus, des tables sont disposées en rond. À droite, sur 



 

68 

un buffet drapé de blanc, deux serveurs achèvent de placer 

les flûtes, les seaux à champagne et les plateaux de petits 

fours autour d'un énorme gâteau à la croûte vert céladon. 

À gauche, sur un autre buffet, une mosaïque d'odeurs et de 

couleurs : mezzés, vastes plats remplis de taboulé, piles de 

petits pains ronds, houmous et l'indispensable Kebbé de 

chez Ajami . 

Où sont les chrétiens, où sont les musulmans ? On ne sait 

pas très bien. C'est ça le Liban, mille liens enchevêtrés. 

   Josette Alia. Quand le soleil était chaud. Paris : France Loisirs, 1993 (1ère éd Grasset, 1993)  

 

2-Regard anthropologique et stylistique de l’énonciation dans quelques romans 

Moi, Sindbad, j’étais un homme heureux…Fils d’un des 

plus grands marchands de Carthago33, j’avais hérité à la 

mort de mon père d’une fortune considérable. Je passais 

tout mon temps à me divertir avec mes amis. Je 

m’imaginais que tout cela durerait toujours. Je vécus ainsi 

longtemps jusqu’à ce que je découvre la raison et revienne 

de mon égarement. Je constatais que ma fortune s’était 

épuisée et ma situation détériorée. Un jour, je n’eus plus 

rien et la perspective d’être pauvre me fit frémir de peur 

(…). 

J’embarquai donc à bord d’une barque de pêcheur avec 

une vingtaine d’autres personnes à la conquête de 

l’Europe où je pensais faire fortune puis revenir parmi les 

miens vivre sur le même train qu’auparavant. 

Dans la chaloupe, nous étions entassés comme des 

animaux sans vivres. Pour voyager, chaque passager 

déboursait l’équivalent d’une année de travail. Parfois, la 

famille cotisait pour offrir la traversée. Le patriarche 

vendait ses moutons, la marâtre ses tapisseries, la 

marmaille les colifichets fabriqués par amour de l’art. 

D’étranges odyssées se tramaient ainsi sur la 

Méditerranée, notre mer blanche, qui se teintait du sang de 

ces futurs naufragés au large des côtes maltaise ou 

siciliennes. 

                                                           
33 Ville fictionnelle, quelque part en Algérie, que le narrateur s’est inventée pour raconter son histoire et ses 

aventures. 



 

69 

Carthago était prodigue de marins désespérés. Il s’élançait 

de ses rives beaucoup d’embarcations. Le mouvement 

s’accélérait tant la jeunesse de la cité jadis glorieuse 

désespérait de jamais connaître le bonheur. 

Finalement, sous un soleil de plomb, nous échouâmes sur 

l’ile de Gozo où nous eûmes secourus par les équipes 

dévouées du HCR. Elles nous soignèrent et nous mirent à 

l’abri dans un camp. Là, on nous interrogea pendant des 

jours, cherchant à établir qui venait d’où pour savoir en 

quel lieu le renvoyer. Bien entendu, personne ne disait rien 

car tous nous avions brûlé nos passeports. A Carthago, on 

nous appelait les Harragas-les incendiaires-ceux qui 

mettaient le feu à leurs papiers d’identité. Langage imagé 

qui me plaisait à moi, Sindbad, embarqué dans une 

histoire qui me dépassait par la faute de mon étourderie34 

(…). Moi Sindbad qui ressemblait au bon sauvage du 

conte. 

      Salim Bachi. Amours et aventures de Sindbad le Marin. Paris : Gallimard, 2010, pp. 57-70 

Le texte de Salim Bachi aborde un thème d’actualité celui de l’immigration clandestine 

des jeunes algériens dans un cadre socio-historique bien déterminé mais qui se lit sous le voile 

de la fiction mythologique.  

La manière dont l’aventure dans la mer méditerranéenne est décrite oriente le lecteur 

vers une perspective anthropologique mettant l’accent sur une constante référentielle, celle de 

l’exode et le désir d’ailleurs. Ainsi tout le texte est rythmée par ce nomadisme et cette mobilité 

multidimensionnelle dans l’espace à travers la Méditerranée et dans le temps convoquant l’ère 

mythologique. 

Le narrateur s’identifie à un personnage légendaire, Sindbad le marin, une figure 

mythique de l’Orient à laquelle recourt le texte pour établir un rapprochement par la tonalité 

ironique. 

Le texte révèle enfin une empreinte culturelle bien évidente à travers l’inscription de la 

figure mythique de Sindbad le marin comme image universelle de l’aventure dans un roman 

qui baigne dans l’interculturalité. 

D’autres corpus littéraires constituent l’objet d’étude à travers un regard croisé en se 

penchant sur l’analyse du discours dans l’œuvre de l’écrivain libanais Alexandre Najjar. 

                                                           
 



 70 

Cette réflexion s’interroge sur mouvement incessant de l’identité vers l’altérité en 

examinant la façon dont l’une répond à l’autre dans quelques romans historiques de l’écrivain 

libanais francophone Alexandre Najjar.  

Phenicia, Athina, Berlin 36, L’Astronome, Harry et Franz sont des romans où Histoire, 

fiction, confession et biographie se confondent à travers des formes multiples comme la 

correspondance, l’écriture de la mémoire et le portrait et où l’œuvre propose une formule 

hybride à la frontière du roman et de la vérité historique quant à la question de l’altérité.  

À travers le symbole-clé du « miroir » du roman historique, il s’agit de lire cette 

représentation, reconstitution et reconfiguration des figures de l’altérité, celles-ci se prêtent à 

un examen qui allie parfois concepts psychologiques et images archétypales.  

Dans la vaste tradition littéraire qui approche la question de l’identité et de l’altérité, des 

œuvres s’imposent comme références inéluctables : de la célèbre formule grecque « connais-

toi toi-même » aux récits de voyage des orientalistes en passant par Les Essais de Montaigne, 

Les Lettres Persanes de Montesquieu, Les Confessions de Rousseau…etc., identité et altérité 

ont toujours préoccupé les esprits à travers les siècles provenant d’une curiosité intellectuelle 

et d’une culture du regard sur soi et sur l’autre.  

Si les récits de voyage en Orient ont donné matière à l’orientalisme artistique et littéraire 

ses lettres de noblesse, la question de l’altérité reste toujours liée au regard hégémonique de 

l’écrivain ou de l’artiste occidental : altérité radicale, reconnue ou exotisme comme esthétique 

du divers sont autant de conceptualisations pour définir identité et altérité dans la littérature.  

Au-delà de toutes les controverses qu’une telle littérature a suscitées et que les études 

postcoloniales ont bien soulevées, la question de l’identité et celle de l’altérité se pensent 

différemment d’une époque à une autre, d’un contexte à un autre et d’un écrivain à un autre.    

Hormis l’apport indéniable des approches philosophiques sur cette problématique 

fondamentale des rapports humains, les sciences humaines ont permis de comprendre le 

processus des mythologies personnelles, l’effort de l’écrivain de se construire une identité et un 

ou des imaginaires en se projetant sur l’autre, l’ailleurs et sur une autre réalité. S’ajoute à cela 

la critique qui, avec le structuralisme, a rendu possible l’étude du texte littéraire, tout genre 

confondu, d’en analyser les règles et les fonctionnements.  

Partant de là, le propos est une lecture destinée à montrer en quoi l’Histoire romancée 

ou le roman historique, traitant de la question de l’identité et de l’altérité, est susceptible 



 71 

d’éclairer tout le sens du texte, sa portée morale et philosophique et la pensée de son auteur, de 

l’interférence des représentations de l’identité et de l’altérité en termes de recoupement et de 

complémentarité.  

Dans les romans historiques d’Alexandre Najjar où la diversité est acceptée, perçue 

comme source de richesse d’une Histoire en partage, ce rapport identité/altérité est étudié à 

travers les différentes représentations auxquelles nous invitent la création littéraire entre 

Histoire et fiction par les moyens poétiques et symboliques.  

Quatre points seront donc abordés : le recours au mythe, plus qu’un prétexte, est une 

formule pour le discours sur l’altérité, la rencontre avec le « Divers » ou l’expérience exotique, 

réquisitoire contre le racisme et plaidoyer pour le respect de l’autre et enfin la grandeur de 

l’altérité. Tels sont les différents points qui traversent cette réflexion résumant l’essentiel de la 

pensée de l’auteur. 

La figure mythique comme formule de l’altérité 

 Phénicia est le roman qui faire revivre une civilisation ingénieuse, célébrant un peuple 

de navigateurs et de négociants. Sous le voile romanesque, l’épisode historique du siège de Tyr 

et l’opposition des « Tyriens » est raconté alternant deux points de vue, celui de l’assiégé et de 

l’assiégeant, de la figure mythique de la résistance Elissa et du roi conquérant de Macédoine 

Alexandre le Grand ; mais dans un combat et un affrontement qui accentuent le respect. 

Aux vertus de l’imagination s’ajoutent un d’un récit épique et une histoire d’amour où 

se lisent l’héroïsme d’Elissa, l’aventurière partie se trouver un mari à Carthage, colonie 

phénicienne qui laissera pourtant mourir Tyr, trahie aussi par Sidon et Byblos.  

Au-delà des reconstitutions fidèles du passé antique, une allégorie du Liban actuel se 

dessine en filigrane : un Liban vaincu parce que divisé : jadis entre cités rivales et aujourd’hui 

entre communautarisme et confessionnalisme.  

À travers la double narration du récit des assiégeants et celui des assiégés, le roman se 

termine sur une pointe finale comme morale pour les deux camps adversaires : Elissa finit par 

comprendre que la guerre est une tragédie et Alexandre le Grand sentit d’être fragile malgré 

l’auréole de gloire dont il s’était toujours couvert.  



 72 

D’autre part, le sage Zenon n’ayant jamais compris la volonté de domination 

d’Alexandre le Grand et se désolant de la fin tragique de ce bourreau de Tyr, prêchait l’égalité 

et la fraternité :  

À mes yeux, dit-il, nous ne devrions pas vivre répartis en cités ni 

en peuples, chacun définit ses propres critères de justice. Il 

faudrait plutôt considérer que tous les hommes sont des 

concitoyens et qu’il existe un mode de vie et un monde uniques, 

comme pour un troupeau nourri ensemble dans le même pâturage 

sous une loi commune, Phénicia, p.210.  

La comparaison pastorale qui clôt le récit de l’épopée phénicienne marque ainsi le 

triomphe du stoïcisme.  

Dans Athina, le roman est écrit au féminin. Le discours est porté par une femme-

symbole. C’est le portrait d’une jeune fille déterminée à conquérir sa liberté. Encore une fois, 

le fond historique de la guerre d’indépendance grecque et l’occupation ottomane est l’occasion 

pour réfléchir sur l’obstination de la femme et sa quête de liberté à l’image d’Athina, la 

Méditerranéenne qui s’opposa farouchement au despotisme ottoman.  

Ce repère métaphorique permet certes de transcrire cette tension Femme/ Homme dans 

le discours de l’altérité ; mais aussi et surtout de témoigner du rôle de la femme au même titre 

que l’homme dans le combat et l’aspiration à la liberté.  

Nourris de métaphores et de ressorts symboliques, ces romans historiques sont de 

véritables pages poétiques où le romancier laisse libre cours à sa puissance créatrice en narrant 

le parcours de personnages aux destins exceptionnels qui passionnent parce qu’ils vont jusqu’au 

bout dans leur quête de vérité, de bonheur, de liberté et d’amour et où les intrigues amoureuses 

ne sont que le support narratif séduisant d’une réflexion philosophique sur l’altérité féminine 

qui, dans L’Astronome, sera doublée d’une perspective exotique. 

La rencontre avec le « Divers »  

L’écriture de L’Astronome polarise l’exotisme à partir de la relation entre l’Orient et 

l’Occident. En s’attardant sur la société toscane et ses icônes, celle libanaise est aussi présente 

à travers un discours historique d’une rencontre entre Orient et Occident où l’expérience 

exotique ne se lit pas comme une simple image mais comme un exotisme qui construit l’autre 

comme identité.  



 

73 

Dans le sillage du roman historique méditerranéen, L’Astronome 35 a pour toile de fond 

la Florence des Médicis et l’Orient du début du XVIIe siècle où François, un jeune astronome 

parisien, féru d’astronomie, entre au service de Galilée, savant, homme de génie combattant 

l’obscurantisme mais emporté par une souffrance secrète après avoir cédé aux pressions de son 

entourage en quittant la femme qu’il aimait. 

François, parfait navigateur, est appelé au service de Galilée qui voulait mettre à 

l’épreuve une de ses créations originales dont l’existence doit rester secrète : le celatone, 

sorte de lunette d’approche et instrument permettant aux navigateurs de déterminer leur 

position géographique de n’importe quel endroit dans la mer. L’expérimentation de cette 

invention va conduire l’assistant Francesco au Liban sur un navire qui appareille pour 

une mission politique. Le celatone entraine l’assistant dans une périlleuse aventure où 

d’invisibles comploteurs se préparent à mettre la main sur l’invention. Francesco fait preuve 

de courage et défend jusqu’au bout la mission qui lui était confiée.  

En même temps, l’émir du Mont Liban Fakhreddine II, exilé en Toscane, fait la 

rencontre du savant où Francesco fait la connaissance d’une libanaise, une proche du 

prince, dont il tombe amoureux. Mais cet amour est soldé par l’échec : sous l ’emprise 

de sa famille, Najla est contrainte à un mariage forcé étant déjà promise à un riche 

musulman. 

Au lendemain du fameux procès de Galilée, le jeune homme rassemble ses souvenirs 

pour raconter sa propre expérience d’un astronome occidental amoureux d’une orientale.  

En effet, ce roman d’amour et d’aventure retrace tout un pan d’Histoire entre Orient et 

Occident : l’Occident du savoir et de la quête de vérité combattant l’obscurantisme religieux, 

celui des orientalistes, du protectorat et des relations diplomatiques… ; mais aussi et surtout 

                                                           
35 Dans le roman, Galilée et sa science occupent une place centrale. Personnage éponyme, la narration 

met en avant un discours scientifique, notamment le fonctionnement des astres, dont la trame 

romanesque semble s’accaparer. Bien que la présence de Galilée soit encadrée par de nombreux éléments 

biographiques réels, il n’en reste pas moins que le portrait qui lui est réservé fait de lui un personnage 

de roman. S’ajoute à cela le récit fictif à travers l’histoire d’amour entre Najla et François. La narration 

intègre des noms de savants tels Nicolas Copernic, Johannes Kepler, Tycho Brahé, Giordano Bruno et 

bien d’autres encore. Des personnages historiques également comme Cosme II, Robert Dudley, 

Fakhreddine II tout comme des hommes d’Église, protagonistes ou servant la mise en contexte.  

 

 



 74 

d’un amour exotique et impossible entre Najla et François, entre l’Orient et l’Occident. Une 

métaphore doublement significative.  

L’Orient, comme « invention de l’Occident », l’incontournable thèse d’Edouard Saïd 

s’illustre parfaitement dans le discours de François dans ses descriptions de Najla, de sa beauté 

orientale, de Deir-el-kamar, « Couvent de la Lune », qui fascine François et lui fait dire : « Il 

est des lieux qui vous donnent l’envie d’y vivre éternellement. J’aurais souhaité rester plus 

longtemps converser avec ses hommes et ses femmes, admirer ses vieillards, boire de son eau 

et de sa lumière… », p. 159. Or il est contrait de rentrer chez lui une fois sa mission de protéger 

le prince et ses proches des Ottomans est achevée.  

Pour l’astronome qu’il est « L’observation des étoile fût l’école de l’amour », puisque 

tous deux ont en commun : « la quête, la contemplation et le bonheur de découvrir », 

L’Astronome, p.171.   

Enfin, François et Najla est le couple métaphorique d’une longue histoire entre la France 

et le Liban. 

Plaidoyer pour le respect de l’autre et réquisitoire contre le racisme 

Berlin 36 aborde la notion de l’altérité/identité et les conflits qu’elle peut occasionner et 

a occasionné tout au long de l’Histoire. Le roman montre à travers narrateurs et personnages 

leurs efforts pour comprendre les autres, ceux qui appartiennent à d’autres univers, à d’autres 

cultures, à d’autres religions, ayant une autre couleur et une conception du monde et de la vie 

différente, grande diversité du monde qui a toujours été source de tensions et de conflits entre 

civilisations.  

Dans ce roman, et face à un humanisme ébranlé, le romancier endosse l’habit de l’avocat 

et s’élance dans son éloquence contre toute forme d’injustice, luttant pour un idéal de la 

tolérance, du respect d’autrui comme le souligne, d’ores et déjà, le prologue de Berlin 36 :  

Sans Jesse Owens, je n’aurais jamais visité l’Amérique. Depuis 

des années, un ami libanais établi à Boston m’invitait à passer 

quelques jours chez lui, mais je ne me décidais pas, paralysé par 

mon mépris pour la politique américaine de Georges W. Bush, 

trop arrogante à mon goût. Le jour vint enfin où, pris de passion 

pour Jesse Owens, je résolus de franchir le pas. Car ce personnage 

représentait à mes yeux l’Amérique telle que je l’aimais : 

audacieuse, volontaire, libre. Pour moi, Jesse Owens n’était pas 

seulement l’athlète accompli qui avait brillé aux jeux olympiques 

de Berlin, c’était aussi l’homme qui avait surmonté la ségrégation 



 75 

qui minait son pays et ridiculisé les théories de la suprématie 

aryennes prônées par les nazis. Au Liban, j’avais, comme lui, 

connu les «apartheids » et la résistance aux « ténèbres 

organisées » : ne pouvais rester insensible à son combat contre le 

racisme et la haine. P11. 

 

 Ainsi Berlin 36 est une page de l’Histoire qui amène le romancier à faire le portrait de 

Jesse Owens, cet athlète afro-américain qui : « symbolisait la résistance pacifique à la bêtise 

humaine, au racisme, à la haine, à la dictature » ayant su dépasser les différences de nationalité 

et de couleur pour la revendication de ses performances sportives et surtout ayant désavoué ce 

« monstre, Hitler, qui a fait basculer le monde dans l’horreur », p.277. Avec cet athlète, la 

question raciale commençait à évoluer et il fallait une médaille d’or aux J.O. « pour que le 

peuple américains reconnût enfin qu’un Noir valait un Blanc ? », 183.  

Je suis fier d’être Américain. Je vois le soleil briller à 

travers les nuages quand je me rends compte que des 

millions d’Américains reconnaissent enfin que ce que 

nous accomplissons, nous, les Noirs pour la gloire de notre 

pays et de nos compatriotes, et que les Nègres sont aussi 

des citoyens à part entière, p. 186.  

 

Quant au réquisitoire contre le racisme, il est soutenu par l’éloquence dérisoire dans le 

discours du IIIe Rich Hitler et tout le portrait que lui consacre le roman : ainsi peut-on lire lors 

de sa rencontre avec l’athlète : « -Ce que je craignais est en train d’arriver. Je ne veux pas être 

obligé de serrer la main à des Nègres. Ils sont en train de tout gagner parce qu’ils bénéficient 

de la force physique de l’homme primitif. A l’avenir, il faudra empêcher cette concurrence 

déloyale en interdisant les Jeux aux athlètes de couleur ! », p.183. Et pour éviter que le CIO 

(Comité International Olympique) lui reproche un favoritisme contraire au protocole de 

l’organisation olympique, il réfléchit et se résout à cette idée, écoutons-le s’adressant à son 

assistant : 

 

-Avez-vous vu courir cette Américaine, comment 

s’appelle-t-elle déjà ? 

-Helen Stephens. 

-Oui, oui, Helen Stephens. Elle a si brillamment remporté 

l’épreuve du 100 mètres. Quelle énergie, quelle 

puissance ! Le type même de la femme aryenne…Il faut 

absolument que je la rencontre. Quel âge a-t-elle ?  

-Dix-huit ans, je crois. 

- Très bien. En félicitant une championne américaine 

blanche, je montrerai à l’opinion publique que mon 



 76 

problème n’est pas avec les Américains, mais avec les 

Nègres, pp. 183-184.   

 

 L’évènement des Jeux Olympiques est ainsi une parfaite illustration de l’identité et de 

l’altérité au miroir d’une histoire autour de laquelle gravitent également d’autres personnages 

comme Goebbels et Goring trompant le monde sous cachant derrière le masque pacifique de 

l’Allemagne, la figure désacralisée du baron Pierre de Coubertin qui soutenait l’esprit nazi …; 

mais aussi bien d’autres qui se détournaient du terrorisme intellectuel et des théories racistes 

comme Cheick Pierre Gemayel et pour qui l’évènement a dévoilé les revers de l’idéologie 

d’Hitler malgré son organisation et efficacité.  

  

Grandeur de l’altérité  

Harry et Franz est l’histoire d’une rencontre inattendue de deux êtres que tout oppose : 

les frontières, la guerre et la carrière ; mais qui s’avèrent complices contre l’extrémisme, 

l’obscurantisme et l’arbitraire des nazis.  

En effet, les deux héros de ce roman ont bel et bien existé, ils se sont réellement vus au 

moins une fois. Or s'il n'est pas sûr que l’aumônier allemand l’abbé Stock ait sauvé le comédien 

français Harry Baur dans un Paris sous occupation nazie, le romancier imagine et donne suite à 

cette rencontre aussi brève soit- elle et tisse autour d'eux un roman où l’arrière-plan historique 

donne la parole à l’altérité comme discours hymne à la fraternité et à la paix. 

Grande célébrité ou, comme on se plait à l’appeler « monstre sacré » du cinéma français 

muet et parlant, acteur de théâtre également, Harry Baur a joué les rôles de Jean Valjean des 

Misérables, de Volpone, de Beethoven interprétant aussi le personnage d’un juif car, alsacien 

de père, il maîtrisait la langue allemande. Or ce rôle lui a valu une rumeur d’être juif à laquelle 

s’ajoutent sa solidarité avec les acteurs juifs et les origines de sa seconde femme Rebeca Behar 

ou Rika Radifé. Dénoncé par ses pairs, la Gestapo procède à la chasse aux sorcières incarcérant 

et torturant l’acteur qui mourra très peu de temps après sa sortie de la prison. 

Mais dans sa cellule, dans les geôles parisiennes du IIIe Reich, il trouvera un apaisement 

quand il fait la rencontre de Franz Stock, allemand, francophile, aumônier assistant les 

prisonniers français.  

Et en dépit de cette « sale guerre » une belle illustration de l’amitié va lier les deux 

personnages amenant à la libération du comédien français par le soutien infaillible et le 



 77 

dévouement sacré de Franz Stock envers sa mission humanitaire. Fustigeant la barbarie nazie, 

l’aumônier passe à l’acte en défendant Harry Baur jusqu’au bout écœuré par les actes de ses 

compatriotes, les diktats nazis.  

Rigoureusement structuré, le discours du roman relève nettement du genre judiciaire où 

derrière le personnage de l’aumônier se profile l’avocat qui occupe le devant de la scène 

intervenant sur ce chef d’accusation, écoutons-le :  

Harry Baur est issu d’une famille chrétienne d’Alsace, il a été 

baptisé et élevé par une religieuse, il a fait sa première 

communion chez les Maristes, il a été confirmé par l’archevêque 

de Paris et s’est marié à l’église. Il a même failli devenir 

séminariste ! (…) Sûr et certain ! Je lui ai même donné la 

communion dans sa cellule. Voici les documents qui corroborent 

mes affirmations. (…) La plupart des Turcs sont des musulmans 

de rite hanafite. Or Rika Radifé est d’origine turque ; elle est née 

à Constantinople. La Gestapo lui a d’ailleurs envoyé un imam 

pour vérifier sa connaissance du coran ! Pour renforcer mon 

argumentation, je déplace le débat sur le terrain politique : (…) 

Ayant marqué un nouveau point, je déplace le débat sur un autre 

terrain, pp.137-138.  

 

Outre le geste humanitaire du représentant de la Mission Catholique Allemande à Paris, 

l’abbé Stock, le roman signale au passage le grand rôle aussi de la mosquée de Paris pour sauver 

des vies en temps de crise : 

Je sais que le Commissariat général aux questions juives demande 

à la mosquée de Paris de prouver ou d’invalider la qualité des 

personnes qui se disent musulmans mais qu’il « soupçonne » 

d’être juives. Or, j’ai appris, sous le sceau du secret que le 

fondateur et recteur de la mosquée, Kaddour Benghabrit, et son 

personnel administratif délivrent parfois aux juives, quand les 

circonstances s’y prêtent, de fausses attestations de musulmans ou 

de conversion à l’islam afin de les aider à échapper à l’arrestation 

ou à la déportation, p.81. 

La grandeur de l’altérité se lit dans cet épisode à travers le contact humain et les 

échanges entre le comédien et l’aumônier dans un univers de brutalité, de haine et de rejet 

implacables. En somme, un roman de la réconciliation possible. 

Les romans historiques d’Alexandre Najjar sont ainsi les topos d’une utopie, celle du 

vivre-ensemble, lieu imaginaire et parfait que l’écriture crée et recrée sans cesse à travers la 

question fondamentale de l’altérité et du dialogue interculturel. 



 78 

Plaidoyer et réquisitoire sont autant de formes structurant le roman historique et les 

valeurs qu’il porte à travers la rhétorique accusatrice et le témoignage éloquent sur l’identité et 

l’altérité incitant à la réflexion sur le respect de l’autre, la tolérance, sur les dérives de la guerre, 

sur l’extrémisme, le terrorisme, le racisme, la dictature et la grandeur de l’altérité. 

L’histoire est ainsi un immense réservoir de thématiques variées sur les rapports 

humains et la fiction comme possibles de sens à travers l’imagination, la fable, le symbole et 

l’allégorie.  

Une autre étude sur un corpus littéraire suivant une approche interdisciplinaire dans un 

article publié dans Les Cahiers du SLADD N°11 septembre 2021 : Message d’outre-tombe et 

autres nouvelles : écrin d’une allégorie, rhétorique d’une œuvre posthume de Mustapha 

BEKKOUCHE. 

Dans cette journée consacrée au chahid Mustapha Bekkouche, il convient qu’honorer 

en tant que martyr de la révolution, il le soit également dans les Lettres pour les quelques textes 

qui ont pu échapper à la destruction dans les années 50 et notamment pour ce Message d’outre-

tombe, à travers une lecture de son œuvre posthume. 

C’est donc en partant d’un cheminement esthétique que je me propose de lire ce que son 

oeuvre posthume nous invite à réfléchir dans cette journée de lectures croisées où toutes les 

interventions présenteront des explorations rigoureuses, riches et variées de textes publiés à titre 

posthume sous l’éclairage historique, philosophique, linguistique et littéraire. 

La lecture que je me propose tourne autour de trois axes. Le premier se veut une lecture 

contextuelle qui interroge les circonstances de la production et ce que l’acte d’écrire signifie 

pour l’auteur, le second montre une œuvre aux frontières du genre narratif et philosophique, 

quant au troisième, il est inhérent à l’esthétique de l’œuvre. 

Et toute la lecture rend compte de la figure de l’écrivain et de sa façon d’être dans ses 

écrits, étant simultanément lecteur d’autres textes et imprégné de culture rhétorique et de 

lectures en philosophie.  

C’est aussi pour rendre compte de l’étendue d’une œuvre écrite sous l’emprise de la 

détention, se posant des questions sur le sens de la vie, l’existence, l’humanité et révélant des 

arcanes poétiques et une allégorie.  

 



 79 

Écrire sous l’emprise de la détention  

À priori, une lecture s’impose : on ne peut concevoir la portée morale, philosophique et 

littéraire en dehors de cette conjoncture des récits, conjoncture clairement annoncée par des 

signes manifestes traduisant les circonstances de la rédaction : L’ange de minuit. Salle 15, le 15 

mars 1956… des textes manifestement écrits dans le climat psychologique de la détention : des 

mois de condamnation, de privation de liberté, c’est-à-dire tout ce que signifie la vie au bagne.  

Ce qui semble évident c’est que, dans ces récits, Mustapha Bekkouche transcrit des 

scènes de vie la quotidienne, ce qu’il retient de la littérature populaire, les légendes qui 

circulaient au sein des pénitenciers, autant d’évocations de souvenirs et aussi de la re-

constitution qui passe par le prisme de la subjectivité de l’auteur, son désir inconscient ou 

volontaire de donner aux faits un tour qui serve ses intentions, et enfin les caprices de son 

imagination.  

Face à ce climat d’enfermement, l’évasion se fait par la libération de la parole, la 

thérapie par la plume. Ainsi la mise en oeuvre et l’écriture deviennent un acte de résistance.  

Sur le plan de l’écriture, la simplicité du vocabulaire et la sobriété de la syntaxe 

confèrent à l’ensemble des récits un naturel et une transparence remarquables. Mais 

l’affirmation de cette facilité peut apparaître comme un paradoxe car on ne peut pas lire un texte 

ayant une dimension philosophique comme un simple texte narratif.  

Ce serait également une erreur de le lire que sous l’éclairage philosophique : la teneur 

poétique et celle romantique annoncent la couleur, les mots en eux-mêmes donnent le ton.  

Mon propos a donc l’ambition, si modeste soit-elle, d’effacer cette apparente 

contradiction par une lecture permettant d’approfondir certains aspects caractéristiques de 

l’écriture de Mustapha Bekkouche (l’expression de l’inconscient, les images poétiques, sa vi-

sion du monde) à travers l’énonciation et ses modalités.  

Dans la quasi-totalité des récits, il est question d’une narration où prime le ton 

confessionnel et la technique de l’aveu : il s’agit, en fait, d’une double confession : le narrateur, 

souvent personnage, se confie aux autres personnages mais aussi au lecteur. L’échange des 

lettres, qui nous rappelle le style épistolaire, accentue la fonction communicative du narrateur : 

« Mon frère, mes frères, mon père vénéré, mon ami… », et son désir d’établir une 

communication par le narratif. La fréquence de l’épistolaire dans les récits explique ainsi le 

besoin incessant du sujet écrivant de s’exprimer à travers la correspondance pour garder un 



 80 

contact permanent avec les proches et le monde. C’est ce que révèle le mode énonciatif dans 

l’ensemble des récits. 

D’autre part, le cadre spatial est très significatif à travers la référence au désert avec tout 

l’imaginaire que cet espace véhicule, une référence qui ne peut passer inaperçue, qui n’est pas 

anodine : c’est le nomadisme, Biskra, la vie bédouine : Le porteur d’eau, Amour et cœur 

d’airain, La rose de son choix, Ma décision était prise Jeune médecin du Sud), À la fontaine 

des deux palmiers (conte du désert), portent l’empreinte de cette vie. S’agit-il de l’inconscient 

de l’auteur qui inscrit ses personnages dans cet espace de par ses origines, des ancêtres ? Une 

hypothèse facile à valider. L’autre hypothèse dans laquelle on n’a pas vraiment besoin de 

recourir à la biographie de l’auteur est celle qui explique la fonction symbolique du désert 

comme espace de liberté, aux antipodes de la ville, du village français ou arabe, de la prison, 

de la captivité, de l’enfermement, de la réclusion.  

Encore une fois c’est l’écriture qui est l’ultime ressort de Mustapha Bekkouche, une 

échappatoire de ce milieu carcéral dans lequel il vivait.  

Une double réflexion sociale et philosophique  

Le deuxième aspect que je voudrai montrer est cette double réflexion sociale et 

philosophique conjuguée en récits à travers des thèmes qui sont autant de facettes d’une même 

et seule œuvre : la vie, l’amour, la lutte, la violence et la mort.  

Une œuvre qui nous fait connaître des personnages passionnés, intelligents, intéressants 

et saisissants, où il est souvent question d’un personnage jeune qui s’initie à la vie mais sort 

d’une scène avec sa première ride d’homme tel que le laisse apparaître le récit du Scorpion.  

Mais la typologie des personnages varie d’un récit à un autre, comme par exemple dans 

Le voleur de rêves, où l’on assiste à un personnage loufoque dans un registre humoristique : 

c’est l’histoire d’un (pour reprendre le portrait même que le narrateur brosse) « gentleman 

cambrioleur », très sûr de lui, qui vante les mérites de son métier toujours accompagné de 

Maryse, sa belle chienne, grande séductrice des chiens de garde car « c’est un moyen infaillible 

de neutraliser les chiens quand on ne veut pas les avoir sur les talons » (p. 169), se plait-il à le 

dire. On ne peut qu’être complice avec ce personnage énigmatique et intriguant, un malheureux 

voleur quand un jour, et au cours de ses expéditions nocturnes, il entre dans une maison et 

succombe au charme d’une belle dormeuse renonçant à son noble métier se contentant de la 

contempler. Il devient ainsi un voleur de rêves… ce texte inachevé nous laisse sur notre soif. 

Mais derrière cette typologie de personnage, il y a toute une philosophie de l’amour. 



 81 

Longues méditations sur le sens de la camaraderie : Le message d’outre-tombe ou 

l’homme qu’elle attendait est un bel exemple d’un humanisme en temps de guerre : le récit 

s’ouvre sur l’impatience d’un jeune soldat qui a hâte de revoir son camarade, un lieutenant, que 

les hasards de la guerre avaient séparés trois années auparavant. Arrivé à la maison de son 

camarade, sa femme lui annonça sa mort et lui confia une lettre contenant un message du mort. 

Oxymore, cette lettre va changer le cours de sa vie et le message du mort lui donne tout l’espoir 

qui clôt le récit, une vie, une femme, une famille, en voici un extrait :  

 

Mon frère  

Celui qui écrit ce message est un homme condamné. Il 

laisse derrière lui une femme et un enfant dont personne 

ne prendra soin. Tu m’as dit tant de fois que tu aurais 

voulu avoir un enfant comme mon fils, que ne peux 

m’empêcher de penser, sur mon lit de mort, que tu es 

capable de l’aimer comme s’il était le tien. Si donc, 

comme je l’espère, tu échappes à ce grand cataclysme, et 

si tu te rappelles nos communes souffrances, nos espoirs 

et nos projets, tu reporteras sur lui un peu de cette affection 

que tu avais pour moi. Si cela n’entrave pas ta propre vie, 

tu iras de temps en temps le voir et, dans la mesure où tu 

penses le pouvoir, tu lui apprendras ce que doit être un 

homme pour mériter l’estime de ses semblables. pp. 3031.  

Et sur le sens de l’amitié, un autre exemple dans Amour et cœurs d’airain : l’amitié de 

Belkacem Belhomra et Khelifa Ben Amar (amis d’enfance, les plus braves de la tribu nomade 

des Ouled Sayeh) a tout bravé, amour, passion, mépris, crime et vengeance : une réflexion sur 

le sens de l’amitié à travers les méandres de la fiction.  

L’œuvre nous livre aussi la haute idée que le narrateur se fait de la femme et de l’amour 

inscrivant ses réflexions télescopées sur les rapports de la conscience creusant inlassablement 

ce qu’on porte en soi et où le défilé des idées est toujours confronté à l’expérience subjective. 

S’ajoute à cela le désir de s’enraciner dans l’héritage culturel et spirituel tout en restant ouvert 

aux sphères spirituelles et culturelles universelles.  

La portée philosophique de l’œuvre permet de véhiculer à grande échelle non seulement 

des idées de tolérance mais aussi de dialogue, d’échange et de compréhension comme dans 

Jeune médecin du sud qui finit par accepter son identité arabo-musulmane après une déception 

amoureuse avec une française qui a choisi comme mari un de ses compatriotes.  



 82 

Dans tous les récits, la narration se fait dans une joute argumentative qui interroge des 

valeurs humaines comme le montre l’apologue dans ces histoires où il est souvent question 

d’une réaction et d’une interrogation devant la violence de la société tribale : dans Le porteur 

d’eau, le romanesque se combine au tragique pour le plus grand plaisir du lecteur qui devient 

sensible à la leçon d’un récit, certes court, mais concentrée comme une fable, fonctionnant 

comme un apologue autonome : sa finalité est didactique plus que ludique, même si ces deux 

orientations s’avèrent complémentaires.  

Dans toutes les situations exposées il s’agit bien évidemment d’une recherche d’une 

vérité de l’homme avec raison et morale mais souvent on s’écarte de la logique en accordant la 

plus grande importance à l’imagination, au rêve et à la liberté : un certain idéal à travers un 

imaginaire.  

D’un idéal de pensée à un idéal d’écriture  

Et l’on passe d’un idéal de pensée à un idéal d’écriture car la dimension philosophique 

des récits ne semble pas être incompatible avec un art poétique : si des épisodes de la vie privée 

et publique de l’auteur convergent vers son oeuvre, il faut y ajouter le travail, la création 

poétique et surtout rappeler que l’auteur est un lecteur de livres inséparables de la littérature et 

de la philosophie avec une vision rigoureusement méditée dans l’optique d’une certaine 

modernité. L’idéal d’écriture se trouve dans cette « surréalité » qui n’est pas un autre monde, 

mais le point de jonction entre le conscient et l’inconscient, la réalité et la fiction.  

Cet idéal s’illustre dans cette thématique chère à l’auteur où la femme est une source 

d’inspiration, elle est la muse du poète et de l’art, mais elle est aussi représentée comme victime 

de la société, de ses lois et de ses interdits : les personnages féminins campés dans des milieux 

différents, la citadine (Zoubeida), la bédouine, la paysanne émancipée (Zahia Badri), sont d’une 

épaisseur psychologique étonnement vraie et bien qu’elles ne se ressemblent pas physiquement, 

elles ont du caractère et luttent pour ce qu’elles estiment juste conformément à leur propre 

système de valeur.  

En effet, dans cette représentation de la femme, il y a toute une poésie de l’image qui 

inscrit l’écriture dans le registre épidictique de la poésie lyrique et la prose se veut une 

apostrophe à la femme aimée, la femme-rose : La rose de son choix, Et l’amour fut possible, 

Jusque dans ses bras…  

L’écriture s’inscrit également dans la modernité poétique des surréalistes par la 

célébration du corps féminin et de la beauté tout comme l’association de l’amour et de la guerre.  



 83 

En somme, l’éloge, le blason, comme forme rhétorique antique du registre épidictique, est 

réinvesti à travers des récits où la femme est valorisée traduisant à la fois un idéal de pensée et 

un idéal d’écriture.  

Esthétique d’une forme littéraire brève  

La lecture de l’ensemble des récits arrête le regard dès le premier plan comme dans la 

lecture d’un tableau. Les yeux balayent les scènes pour découvrir les différents personnages 

appartenant à divers milieux sociaux : Algériens et Français, citadins et ruraux, bédouins, riches 

et pauvres, hommes, femmes, vieux et enfants.  

L’écriture multiplie les effets de réel donnant l’illusion d’approcher la réalité au plus 

près, les personnages, choisis pour le type qu’ils font l’objet de portraits fouillés. Les champs 

lexicaux du corps, des couleurs, des formes et des matières et du caractère apportent des 

précisions physiques et psychologiques et contribuent à cette fonction « mimétique » à laquelle 

s’ajoute celle mathésique qui nous fait voir, dans la plupart des récits, le contexte d’une scène 

et nous informe, par exemple, sur les moeurs de la société bédouine : « ce que signifie 

déclencher une nefia »,(p. 90).  

Planter un décor, installer une atmosphère avec quelques objets significatifs, instant 

prégnant, moment chargé de tension ou d’émotion avant que quelque chose n’arrive… bref, 

tous les éléments constitutifs du genre se réunissent dans l’ensemble des nouvelles.  

Nouvelles écrites selon les modes spontanément disciplinés, une lecture qui nous 

renvoie à l’histoire littéraire du genre nous renseigne sur une certaine culture de l’auteur, offrant 

des textes richement allusifs convoquant les thèmes propres à la nouvelle du XIXe siècle. C’est 

une composition en variation sur divers thèmes encadrés par une philosophie comme, par 

exemple, le thème de l’amour tribal avec un dynamisme narratif qui n’exclut pas l’épreuve 

héroïque.  

Ce tissu de résonnances renforce la cohésion d’un récit dont l’armature reste, malgré le 

désordre apparent, un schéma narratif traditionnel :unicité de l’évènement, temporalité unifiée, 

durée concentrée, rapidité de l’action, fixité des personnages, économie référentielle, effet de 

suspense, caractérisation des personnages au service de l’émotion, constance psychologique, 

titre accrocheur, vocabulaire hyperbolique exagérant l’importance des faits, tournures proches 

de l’oral, narrateur s’effaçant derrière la peinture saisissante de la scène, thèmes renvoyant aux 

histoires légendaires de l’inconscient collectif, les personnages stéréotypés sont inspirés des 



 84 

figures mythiques et tragiques, polysémie et jeux de mots, jeu sur les noms propres, humour 

noir, chute…  

Précisément c’est cette esthétique de la surprise qui participe à l’originalité de 

l’ensemble des récits : le principe de la surprise régit la composition et la dynamique de toutes 

les nouvelles. 

Mais là où les choses se compliquent c’est quand la structure de la nouvelle passe d’un 

niveau à un autre, d’une catégorie à une autre et d’un genre à un autre en jouant sur les multiples 

registres littéraires que le narrateur manipule : nouvelle réaliste, poétique, introduction de 

l’élément fantastique (À la fontaine des deux palmiers), allure d’une nouvelle policière (Le 

scorpion), voire un conte allégorique.  

La thématique centrale expose le cas d’amour qui met à l’épreuve des codes plus proches 

de la littérature courtoise mais transporté dans l’univers bédouin où l’idéal chevaleresque, le 

sens de l’honneur, et d’autres valeurs existent aussi mais différemment : Le porteur d’eau : le 

mari trompé qui se présente pour le combat et se laisse vaincre par un père dont le respect de 

l’hospitalité lui coûte la mort de son fils. Lequel des deux a donné la plus grande preuve 

d’héroïsme ? Le père choisit les règles de l’hospitalité (trois jours) avant celles de l’honneur 

pour poursuivre l’amant de sa bru et le punir. De cette structure mentale assez compliquée, il 

en résulte un récit qui est loin de mettre un terme à la perplexité du lecteur à l’esprit duquel le 

cas de conscience reste posé en d’autres termes, déplacé en quelque sorte : le fils ne méritait 

pas cette mort, il voulait juste sauver son honneur, le père avait-il droit de faire justice lui-

même ?  

Il est évident que la nouvelle a partie liée avec la disposition mentale représentée par le 

cas. Elle participe à cette attitude de questionnement, et montre une prédilection pour 

l’insoluble. Elle ne propose pas une résolution à la question posée. La nouvelle, dans sa 

structure, pèse et mesure les motifs des actions selon les normes de la psychologie, elle 

confronte les comportements avec les règles en vigueur dans une société bédouine. Or, dans 

d’autres histoires, la nouvelle apporte, au contraire, une résolution narrative à la controverse 

qu’elle propose : L’ange de minuit, la rose de son choix, Et l’amour fut possible.  

Ainsi, l’ensemble des nouvelles ne dispose pas d’une figure permanente. C’est une 

structure-cadre qui contient, certes, tous les récits, mais il s’agit d’un objet mutant qui change 

constamment de figure mais qu’on reconnaît toujours. La nouvelle est donc protéiforme. On ne 

saurait lui attribuer une forme propre puisqu’elle change d’aspect sans cesse.  



 85 

Ainsi ce qui ressort de cette lecture c’est que l’engagement affectif est nécessaire dans la lecture 

de l’oeuvre qui fait naître des sentiments et remue les idées, de telle sorte que le lecteur est 

impliqué et tout en sachant qu’il est en train de lire, l’intensité de son identification au 

personnage ne l’empêche pas de rester attentif à la forme du texte, aux techniques narratives et 

sa poétique. La dernière impression de cette lecture témoigne donc d’une forme littéraire qui 

habille toute la pensée critique et la réflexion philosophique de son auteur.  

Enfin, pour lire les textes de Mustapha Bekkouche, il faut les considérer comme ce qu’ils 

sont : une œuvre littéraire avec tout ce que cela implique d’impressions et d’émotions 

personnelles mais aussi de réflexion fondée sur la culture, le sens de la vie, l’existence, l’amour, 

la violence, la tolérance et la mort.  

Comme le premier mot, le dernier mot de cette intervention sera laissé à Mustapha 

Bekkouche. Je vous invite donc à savourer ce court et dernier texte du recueil, un conte 

allégorique intitulé L’ombre qui est en fait une allégorie de la mort dans une prose poétique où 

la beauté du texte est soutenue par une rhétorique des oraisons funèbres :  

Mon ombre se détacha et je la vit tourbillonner à mes 

pieds, dans même quitter le sol, autour de mon corps 

immobile, comme pour attirer mon attention. Elle s’enfuit 

tout à coup et je fus tiré de ma stupeur sans prendre le 

temps le réfléchir. Je me mis à courir après mon ombre. Je 

courus si vite et si longtemps que je ne m’aperçus pas qu’à 

l’horizon le soleil avait disparu. Le crépuscule, ce premier 

baiser de la nuit sur le front pâle du désert en feu, était 

tombé quand je rejoignis mon ombre, et quand je la crus 

saisir, elle se confondit avec l’ombre de la nuit. 

Je m’arrêtai, haletant, les yeux hagards et le cerveau en 

ébullition, sans force et sans paroles, l’esprit incapable de 

la moindre idée. Je sentis se faire en moi un vide immense 

qui s’étendit lentement à tout mon être en m’accablant de 

son silence. Je ne devins plus qu’un gouffre béant d’une 

profondeur incommensurable et d’un calme effrayant.  

Quand la lune apparut, éclairant de ses faibles rayons 

l’abîme sans fond où mon ombre était sortie, je pleurais de 

désespoir et pleurais tant et si bien dans mon effroyable 

solitude que mon cœur en larmes se fendit. D’un royaume 

sans limites tel un roi sans diadème, je désespérais de me 

retrouver dans le gouffre de moi-même, quand mon ombre 

de nulle part jaillissant, se répandit sur la terre. Méfiante, 

elle se tint à l’écart et s’immobilisa un instant.  



 86 

- Et bien ! railla-t-elle avec ostentation, et bien ! grouille 

u<n peu que je te contemple…Grouille derrière ton 

ombre, car je suis bien ton ombre fatale, tu ne peux le nier. 

Ne t’ai-je pas toujours suivi, ou précédé, comme une 

esclave attaché à tes pas ? Je n’étais alors que ton ombre, 

mais maintenant tu vas devenir mien.  

Tu ne ramperas point comme je l’ai toujours fait. C’était 

dans ma nature que de ramper, mais la tienne est de rester 

debout et c’est là ta punition. Debout tu resteras et 

prestement tu vas trotter. Je ne permettrai même pas de 

t’attacher à mes pieds par les tiens qui m’ont si 

dédaigneusement foulée jusqu’à ce jour. Derrière moi tu 

vas marcher. Derrière moi comme un seul homme, et à six 

mètres exactement.  

L’ombre fait demi-tour et s’ébranla comme un 

gigantesque reptile dont j’épousai la forme exacte : 

lâchement je la suivis. Des myriades brillaient au 

firmament où mon étoile ne brillait plus, j’étais seul, et 

seul avec mon ombre qui rampait devant moi à six mètres 

exactement. Le néant que rien ne peut franchir. Là-bas, les 

sables mouvants à personne n’offraient leurs mirages. Je 

savais que là-bas se trouvaient mon nom et mon rang et 

mes titres et mes diplômes. Combien, en allant m’y 

enfoncer de plain-pied, je voulais avancer pied dessus, 

pied dessous avec mon ombre ! Combien, vidé de tout ce 

qui était moi-même mon ombre, je regrettais de n’avoir 

pas eu la force d’interrompre volontairement ce voyage 

absurde à travers un désert inhumain à la clarté blafarde 

d’une lune agonisante.  

L’oasis venait à ma rencontre sans que mon ombre en fît 

obstacle ; elle s’approchait, et moi, à quelques pas de mon 

ombre, cette ombre gigantesque, si proche et si lointaine, 

moi qui n’était plus que l’ombre de mon ombre, j’allais 

vers l’oasis des mirages déverser mes illusions et enterrer 

mes rêves…pp. 189-190. 

Meriem BOUGHACHICHE. « Message d’outre-tombe et autres nouvelles : écrin d’une 

allégorie, rhétorique d’une œuvre posthume de Mustapha BEKKOUCHE », Les Cahiers du 

SLADD N°11 Septembre 2021. 



 87 

Références 

-ARON.P et VIALA. A, (2005), Sociologie de la littérature, PUF, Coll. « Quadrige », Paris.  

-BEKKOUCHE.M, (2004), Message d’outre-tombe et autres nouvelles, ANEP, Alger.  

-DUCHET.C, (1979), Sociocritique, Nathan, Paris.  

-DUPIEZ. B, (1984), Gradus. Les procédés littéraire, UGE, « 10 /18 », Paris.  

-FONTAINE. D, (1993), La Poétique, Nathan, Paris.  

-GROJNOWSKI, D. (1993), Lire la nouvelle, Dunod, Paris.  

-HOEK. L-H, (1981), La marque du titre : dispositif sémiotique d’une pratique textuelle, 

Mouton, Paris.  

-RULLIER-THEURET. F, (2006), Les genres narratifs, Ellipses, Paris. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

88 

3-L’anthropologie structurale 

 

Dans les années 1960-1970 l’on assiste à l’émergence de beaucoup de convergences 

de travaux de la critique théorique appelée « structuralisme » se référant à la pensée de 

l’anthropologue Claude-Lévi-Strauss.  

Michel Riffaterre revendique cette filiation dans son ouvrage Essai de linguistique 

structurale mettant en relief les présupposés de cette théorie qui s’impose dans la critique 

grâce à la linguistique. 

En effet, c’est par le croisement de la stylistique comme linguistique de l’expressivité 

et des acquis esthétiques de l’école formaliste russe que les fondements d’une recherche allant 

dans le sens d’une poétique se sont imposées : un mélange d’esthétique formaliste et d’une 

méthodologie linguistique pour l’étude du style et dont la portée est expliquée dans ce passage 

schématisant la genèse de cette théorie : 

Première étape, philosophique, Kant fournit une définition de l’esthétique comme 

relation formelle du sujet à l’objet de sa contemplation. 

Dans son sillage, Jacobson et à sa suite ceux qu’avec Todorov, les formalistes russes, 

ont définis la fonction esthétique du langage par un fonctionnement particulier du message 

verbal (du processus de communication), la fonction poétique, rapidement assimilée à la 

littérarité. Ils ont surtout théorisé cette fonction en opposition à toutes les autres fonction du 

langage, et en relation avec la métaphore de l’opacité. 

Les poétiques formalistes ont décrit les fonctions du langage en recourant à une 

opposition métaphorique, celle de la transparence et de l’intransitivité : aux cinq fonctions 

centrées sur la communication et postulant la transparence du message, s’oppose la fonction 

poétique centrée sur persistance du message par-delà son contenu, sur son intransitivité. 

L’opacité participe donc plus généralement de l’idéologie autotéliste du texte littéraire. 

C’est à partir de ce moment-là (moment spéculatif et non pas historique) 

qu’interviennent les linguistes : en théoriciens du comportement du langage comme signe, ils 

ont opéré une identification de l’opacité sémiotique à l’épaisseur du « matériau », autrement 

dit à la possession du style. C’est précisément ce que Michel Riffaterre expose dans son 

ouvrage : une définition linguistique du style en référence à l’autoréferntialité. 36 

                                                           
36 Textes choisis et présentés par Christine Noaille Clauzade. Le style. Paris Flammarion, 2004, pp 182-183. 



 89 

Ces mêmes principes, présupposés théoriques et fondements on les retrouve dans les 

travaux de Claude Lévi-Strauss dans sa démarche anthropologique.  

L’approche anthropologique de Claude Lévi-Stauss dans l’analyse structurale du 

mythe d’Œdipe est un exemple édifiant de la lecture anthropologique de l’œuvre littéraire 

quant à l’analyse des mythes et de ce qu’ils véhiculent comme sens profond de la pensée 

humaine. 

Si l’on admet que les mythes sont des représentations collectives imagées et bien 

ancrées dans l’univers mental des sociétés, l’on est certain alors que le mythe, ce récit 

fondateur, énonce dans un langage imagé les structures mentales d'un peuple par rapport à 

ses dieux, à la question de l'origine de certains faits troublants dans le monde : la vie et la 

mort, et aussi quant aux rapports de l'homme au sacré. Qu'il soit cosmogonique (expliquant 

la création et la structure du monde (genèse biblique) ou bien étiologique et de fondation 

(justifiant un ordre de chose en le projetant dans le passé : origine de la mort, installation 

d'une dynastie, inégalité des couches sociales, fondation d'une cité…), le mythe se présente 

comme situé au début de l'histoire ou d'une histoire dont il justifierait les traditions. Il 

revêt lui-même un caractère sérieux et sacré en ce qu'il renvoie à quelque chose qui dépasse 

l’être humain. Il transforme en un acte précis, initial et limité dans le temps une réalité 

physique ou morale permanente en l’associant à son institution surnaturelle pour faire 

rapproche la destinée immédiate de chaque homme à un passé très lointain voire primitif. 

L'histoire du récit se vit comme intégrée dans l'ordre du mythe qui transpose la réalité 

sur le plan métaphysique. De par sa forme de révélation agissant sur la croyance ferme, le 

mythe est est parole dotée d’une grande puissance expliquant l'ordre existant, même si de 

façon ésotérique expliquant les bases de comportements moraux et rituels. 

Le mythe est partout dans toutes les références. Repris par fragments lors des fêtes, 

lors présent pendant les initiations, le mythe se transmet de génération en génération et circule 

en se changeant parfois, se dégénérant d’autres fois en fable ou en légende. Mais dans tous 

les cas il s'agit bien d'une charte pragmatique même si elle est morcelée, allusive, dispersée 

en divers récits. Une charte justificatrice et normalisatrice de l’esprit humain.  

Claude Lévi-Strauss conçoit le mythe comme un système de classification qui 

désigne, en filigrane, l'inconscient d'un peuple énonçant, par des symboles, le sens de 

questions primordiales. 



 90 

Comment s'est constituée une société ? Quel sens revêt telle institution ? Pourquoi tel 

interdit ? À quoi correspond telle prérogative dans une hiérarchie ? D'où le pouvoir tient-il sa 

légitimité ? D'où venons-nous ? Que sommes-nous ? Où allons-nous ? Et autant 

d’interrogations que l’homme se pose et ne cessera de se poser. 

À priori, pour approcher ces problématiques, plusieurs disciplines en sciences 

humaines s’intéressent à l’étude des mythes dont l’anthropologie comme l’analyse 

structurale. Lorsqu'il propose dans ses Mythologiques une analyse structurale de plusieurs 

centaines de mythes, Claude Lévi-Strauss les voit moins comme reflets de cultures et de 

relations sociales que comme des modes de pensée. 

Étant donné que la pensée mythique s'attache à trouver des solutions imaginaires à 

des contradictions réelles et insolubles, et que, pour ce faire, les mythes transmettent le même 

message à l'aide de plusieurs codes (culinaire, acoustique, cosmologique...), qu'ils se 

diversifient généralement en variantes jusqu'à épuisement des possibilités logiques de 

médiation des oppositions, il est possible de lire, au-delà des images, les concepts et les 

oppositions. 

Ainsi, considéré comme un métalangage, le mythe est découpé en unités constitutives 

d'événements successifs ou mythèmes qui sont eux-mêmes empiriquement classés pour 

mettre en évidence des « paquets de relations » et pour rechercher les oppositions pertinentes 

constitutives de la structure du mythe. 

Ensuite, il s’agit d'étudier les variantes et les mythes similaires dans d'autres cultures, 

le principe étant que les mythes sont à eux seuls intelligibles, qu'ils s'éclairent et s'expliquent 

les uns les autres, leur sens étant fonction de la position qu'ils occupent par rapport à d'autres 

mythes. On étudiera les phénomènes de redondance (répétition des mêmes séquences), la 

structure feuilletée du mythe (ensemble des versions pouvant se superposer), la constitution 

des groupes de transformation (écarts différentiels, inversion), la loi (relation canonique) des 

groupes de transformation. 

Du mythe d'Œdipe se dégage comme idée essentielle l'opposition entre l'origine 

chtonienne de l'homme (série nature) et son origine familiale (série culture), les deux 

éléments étant traités sous leurs pôles positif et négatif : l'homme a les infirmités qu'on a sur la 

terre, mais peut aussi s'affronter à des puissances surhumaines ; la parenté est à la fois 

distendue par le meurtre du père et trop étroite dans l'inceste. Le motif de l’inceste a été l’objet 

d’étude dans la lecture de Freud dont on a signalé des limites. En effet, la lecture de Freud se 



 91 

cantonne tout d'abord à une seule version de l'histoire (celle de Sophocle), ignorant qu'un 

mythe se définit justement par le réseau de ses variantes. Elle s'impose ensuite comme le 

fondement même du mythe dont elle croit résoudre la vérité profonde.  

Des historiens comme Jean-Pierre Vernant et Pierre Vidal-Naquet récusent 

l'interprétation freudienne en objectant que le héros du mythe grec n'a pas le moindre complexe 

d'Œdipe. En se défendant contre un inconnu qui l'a frappé le premier, il tue un père envers 

lequel il n'a aucune animosité. En épousant sa mère pour accéder au trône, il conclut, sur la 

suggestion de Créon, une union qu'il n'a nullement convoitée. Le mythe d'Œdipe est ainsi 

placé au cœur d'une polémique entre exégètes dont il est intéressant de confronter les 

interprétations. L'anthropologue Claude Lévi-Strauss a fait remarquer que l'analyse de Freud 

n'est au fond qu'une interprétation supplémentaire, voire une version du mythe, qui n'a de 

particulier que sa date d'apparition tardive. 

Le mythe d'Œdipe selon Lévi-Strauss est ainsi approché : la première tâche que 

s’efforce de faire l’anthropologue est de réunir toutes les versions de l'histoire d'Œdipe en 

rassemblant tous les évènements permettant, au fil des générations d'une même lignée, de 

dégager la structure du mythe. Plusieurs composantes du récit interviennent ici, notamment 

celui de la fondation de Thèbes (en amont de la légende d'Œdipe) et celui du massacre 

d'Étéocle et Polynice (en aval de la tragédie de Sophocle). Pour saisir la démarche de 

l’anthropologue, il faut suivre l’évolution de l’histoire selon différentes génération et en 

partant de plusieurs versions de l’histoire d’Œdipe.  

Pour le modèle structural, une fois tous les éléments du mythe recensés, Claude Lévi- 

Strauss propose de classer chacun d'eux en les répartissant dans différentes colonnes, de 

manière à faire apparaitre un classement que dissimule l'ordre linéaire du récit. 

Cadmos cherche sa sœur Europe, ravie par Zeus Cadmos tue le dragon Les Spartoï 

s'exterminent mutuellement Labdacos (père de Laïos) = « boiteux » (?) Laïos (père d'Œdipe) 

= « gauche» (?)Œdipe tue son père Laïos Œdipe immole le Sphinx Œdipe = «pied enflé» (?) 

Œdipe épouse Jocaste, sa mère Étéocle tue son frère Polynice. Antigone enterre Polynice, son 

frère, violant l'interdiction (Cadmos cherche sa sœur Europe, ravie par Zeus. Œdipe épouse 

Jocaste, sa mère. Antigone enterre Polynice, son frère, violant l'interdiction. Les Spartoï 

s'exterminent mutuellement. Œdipe tue son père Laïos. Étéocle tue son frère Polynice. 

Cadmos tue le dragon. Œdipe immole le Sphinx. Labdacos père de Laïos (p) = « boiteux » (?) 

Laïos (père d'Œdipe) = « gauche » (?) Œdipe, « pied enflé » (?)). 



 92 

La répartition, telle qu'elle apparaît dans l'Anthropologie structurale suscite un 

commentaire. Si l’on examine les colonnes de gauche à droite, on pourra constater les 

ressemblances unissant les éléments d'un même ensemble : la colonne de gauche rassemble 

des rapports familiaux exagérés, des liens entre des proches plus intimes que ne l'admettent 

les règles sociales. 

Contrairement à la première, la seconde présentera des liens de parenté dégradés. 

Quant à la troisième elle insiste sur la destruction des monstres : le dragon qu'il faut tuer pour 

que les hommes naissent de la terre : le sphinx qui menace l'existence de ses victimes. La 

dernière colonne révèle que les noms de certains héros du cycle ont pour trait commun la 

difficulté à marcher, à avancer sans dévier. 

À ce propos, un regard sur les mythologies américaines permet à Claude Lévi-Strauss 

de montrer le rapport que la conscience primitive établit entre l'autochtonie - (le surgissement 

spontané d'un homme hors du sol) et la claudication : il est fréquent que les hommes, nés de 

la terre, soient représentés, au moment de l’émergence comme encore incapables de marcher, 

ou marchant avec gaucherie. 

À ce niveau apparaît une analogie. Les deux premières colonnes l'inceste au meurtre, 

la surestimation à la sous-estimation des liens familiaux deux suivantes nient ou affirment 

l'autochtonie de l'homme. Le mythe d'Œdipe traduit ainsi aux yeux de l'ethnologue la 

difficulté, pour une société qui affirme l'autochtonie de ses habitants, à admettre que l'homme 

naît d’une union sexuelle. 

Si l'on entre dans cette logique, l'interprétation freudienne qu'une variation de plus, 

sur une structure dont on a dégagé la permanent problème de fond reste de comprendre « 

comment un peut naître de deux comment il se fait que nous ayons, en plus d'un père ou d'une 

mère, un autre géniteur avec lequel il n'est pas si facile de composer. 

La lecture proposée par Lévi-Strauss a un double intérêt. Elle dégage une loi 

structurelle qui évite de choisir arbitrairement entre les versions d'un mythe, laquelle est la 

meilleure. Lévi- Strauss les prend toutes en compte. En outre, il explique pourquoi les mythes 

sont si souvent construits de manière répétitive car la fonction de la répétition est de faire 

apparaître la structure du mythe qui en est en même temps la clef. À ce titre, la pensée 

mythique ne paraît pas moins rigoureuse que la pensée positive : sous cette forme quelque 

peu hasardeuse du récit se dégage     une résolution de la contradiction qui n'est ni simpliste ni 

hâtive. Ainsi s'explique que différentes civilisations aient pu élaborer un même mythe, 



 93 

témoignage irréfutable de la nécessité du modèle proposé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

94 

Conclusion 

 

La critique comme réflexion, jugement, appréhension ou appréciation de l’œuvre est 

ainsi une pensée qui évolue au gré des siècles et des époques : de la rhétorique, de l’éloquence 

ancienne, de la stylistique, de la critique historique et l’herméneutique jusqu’aux nouvelles 

perspectives anthropologiques de l’œuvre en passant par celles d’inspiration 

psychanalytique, sociologique, thématique et bien d’autre encore.   

À l’aube du XXe, siècle la critique se confronte à un dilemme qui semble l’enfermer 

dans un cercle de considérations d’ordre divers. Étant prise entre «la superstition de 

l’impartialité » (l’universalité abstraite de la critique normative, le scientisme de l’histoire 

littéraire) et les caprices de la subjectivité, elle ne cesse, depuis, d’échapper ni à l’une ni à l’autre 

des sciences : sciences humaines ou sciences exactes. 

Avec la psychanalyse (partant des travaux de Freud), elle se penche sur les 

profondeurs de la psyché humaine dans les œuvres littéraires expliquant l’inconscient du texte 

où l’on assiste à une profusion de tendances critiques d’ordre psychologique : de la 

psychocritique à la résilience dans l’écriture. 

Avec Lucien Goldmann, la critique emprunte le sens de la sociologie. Le 

«structuralisme génétique » veut « retrouver, dans l’univers imaginaire exprimé dans l’œuvre, 

les structures de la vision du monde d’un groupe social auquel l’écrivain est lié d’une certaine 

façon et à qui il les a empruntées ».37 

Avec le structuralisme, la critique veut être une science de la littérature et non 

une «Science des contenus », autrement-dit « une science des conditions du contenu, c’est-à-

dire des formes » à travers une « linguistique du discours », « conforme à la nature verbale 

de son objet » comme le précise Roland Barthes. Mais parfois elle va dans le sens d’une « 

critique partiale, passionnée, politique » :Jean-Paul Sartre affirme que la critique « engage 

l’homme entier ». 38 

Les années soixante marquent ainsi les affrontements entre partisans de l’ancienne 

critique et partisans de la « nouvelle critique ». Si Étiemble considère la nouvelle critique 

comme une secte de théologiens « qui s’anathématisent pour se réconcilier sur le dos de 

                                                           
37 Jacques Leenhardt. « Psychocritique et sociologie de la littérature », dans Les chemins actuels de la 

critique, UGE, 1968, Coll. « 10/18 », n° 389, p. 375. 
38 Jean-Paul Sartre. Qu’est-ce que la littérature ? Situation II. Paris : Gallimard, 1948, p. 310. 

https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8


 

95 

l’homme libre » 39 ; Roland Barthes, dans Critique et vérité, propose de séparer la « science 

de la littérature » de la « critique littéraire », la première étant un « discours général dont 

l’objet est, non pas tel sens, mais la pluralité même des sens de l’œuvre », la seconde « 

cet autre discours qui assume ouvertement, à ses risques, l’intention de donner un sens 

particulier à l’œuvre. » 40 

Il n’en demeure pas moins que le débat sur la critique littéraire est loin d’être clos de 

nos jours et que les théories interprétatives, hormis les limites et les dépassements, 

s’enrichissent perpétuellement en ouvrant des pistes de réflexions et offrant des clés 

d’interprétation possible. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

39 Etiemble. Essais de littérature (vraiment) générale. Paris : Gallimard, 1974, « Sur la critique littéraire », 

pp. 243-244. 

40 R. Barthes, op. cit.p. 56. 

 

https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no12


 96 

Ouvrages de référence 
 

 

-BALLY, Charles. « Traité de stylistique française, sa définition, ses buts, ses méthodes » in 

Revue de l’enseignement supérieur, n°1, janvier-mars, 1957. 

-BARTHES, Roland. Le plaisir du texte. Paris : Le Seuil, 1973. Roland Barthes. « Théorie 

du texte ». Article paru dans Encyclopédie Universalis, 1973. -BARTHES, Roland. Critique 

et vérité. Paris : Seuil, 1966. 

BAUDELAIRE, Charles. Le Salon de 1846, second volume des Salons, « À quoi bon la 

critique ? ». 

-BENVENISTE, Emile. Problèmes de linguistique générale. Tome I. Paris : Gallimard, 1966. 

BERGEZ, Daniel et autres. Ouvrage collectif : Méthodes critiques pour l’analyse littéraire. 

Paris : Nathan, 2002. 

-BOURDIEU, Pierre. Les règles de l’art. Genèse et structure du champ littéraire. Paris : Seuil, 

1992. 

CABANES J-L., LARROUX, G. Critique et théorie littéraire (1800-2000), Paris : Belin, Coll 

« Lettres Sup », 2005 

-CAZIER, Pierre. Mythe et création. Presses Universitaires de Lille, 1997. 

- CLANCIER, Anne. Psychanalyse et critique littéraire. Paris : Privat, 1973 

- COMPAGNON, Antoine. La Critique Littéraire. Article de l'Encyclopaedia Universalis. . La 

Troisième République des Lettres : De Flaubert à Proust. Paris : Seuil, 1983, Partie I, « Gustave 

Lanson, L'homme et l'œuvre », pp. 19-212. 

- CYRULNIK, Boris. Thérapie de Dieu. Paris : Odile Jacob, 2017. 

-CYRULNIK, Boris. La nuit, j’écrirai des soleils. Paris : Odile Jacob, 2019. 

- DERRIDA, Jacques. Marges. Paris, Minuit, 1972. 

-DOUBROVSKY, Serge. « Autoportrait/ Vérité/ Psychanalyse » in L’Esprit créateur, 

n°XX3, 1980. 

-DOUBROVSKY, Serge.  Pourquoi la nouvelle critique. Paris : Mercure de France, 1970. 

-DUCHET, Claude. « Introductions. Positions et perspectives » dans Claude Duchet, Bernard 

-DUCHET,   Claude.    « Pour    une    sociocritique    ou    variations    sur    un    incipit » 

dans Littérature, n° l, 1971, pp. 5-14. 

https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8
https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8
https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8


 97 

-ETIEMBLE, René. Essais de littérature (vraiment) générale. Paris : Gallimard, 1974, « Sur 

la critique littéraire», pp. 243-244. 

- FOUCAULT, Michel. Dits et écrits III. (Texte de 1977 pour la revue Ornicar), p. 299-300. 

-FROMILHAGE, Catherine, SANCIER-CHATEAU, Anne. Introduction à l’analyse 

stylistique. Paris : Nathan, 2002. 

-GENETTE, Gérard. Figures. Paris : Le Seuil, 1966. Figures II. Paris : Le Seuil, 1969. Figures 

III. Paris : Le Seuil, 1972.  

-GENETTE, Gérard. Palimpsestes : La littérature au second degré. Paris : Seuil. Coll. « 

Points », 1982. 

- HEGEL, G. W. F. La Phénoménologie de l’Esprit. Traduit par Jean Hippolyte. Paris : 

Aubier-   Montaigne, 1975. 

-JENNY, Laurent. « La stratégie de la forme » in Poétique 8, 1976, pp. 262-263. 

-JOUVE, Vincent. La poétique du roman. Paris : Armand Colin, 2001. 

-KILANI, Mondher. Introduction à l’anthropologie. Suisse : Payot Lausanne, 1989. 

-KRISTEVA, Julia. « Le mot, le dialogue, le roman », Sémiotiké, Recherches pour une 

sémanalyse. Paris : Seuil, 1969, p. 144-145. 

-LEENHARDT, Jacques. « Psychocritique et sociologie de la littérature », dans Les chemins 

actuels de la critique, UGE, 1968, Coll. « 10/18 », n° 389, p. 375. 

-LÉVI-STRAUSS, Claude. Anthropologie structurale. Paris : Plon, 1958. 

-LEVINAS, Emmanuel. Difficile liberté. Paris : Livre de poche, 1963. 

-MAURON, Charles. Des métaphores obsédantes au mythe personnel. Paris : José Corti, 1983 

-MEROGOT et VAN TESLAAR, (dir.). Socio critique. Paris : Nathan, 1979. 

-NAJJAR, Alexandre. L’Astronome. Paris : Grasset, 1997.  Athina. Paris : Grasset, 2000. 

Phénicia. Paris : Plon, 2008. Berlin 36. Paris : Plon, 2009. Harry et Franz. Paris : Plon, 2018.  

-NOILLE-CLAUZADE, Christine. Le style. Paris : GF Flammarion, 2004. 

-RABAU, Sophie. L’intertextualité. Paris : GF Flammarion, Coll « Lettres », 2020. 

-RIFATERRE, Michel. La production du texte. Paris : Le Seuil, 1979. Essai de linguistique 

structurale, 1974.  

-RIVIERE, Claude. Introduction à l’anthropologie. Paris : Hachette, 1999. 

-SAMOYOLT, Typhaine. L'intertextualité, mémoire de la littérature. Paris, Nathan, 2001. 

-SARTRE, Jean-Paul. Qu’est-ce que la littérature ? Situation II. Paris : Gallimard, 1948. 



 98 

-SAID, Edward W. L’Orientalisme. L’Orient crée par l’Occident. Paris : Seuil, Coll. « La 

Couleur des Idées », 2006. 

-SEGALEN, Victor. Essai sur l’exotisme. Une esthétique du divers. Paris : Fata Morgana, Coll 

« Explorations », 1982.  

-SOLLERS, Philipe. Théorie d’ensemble. Paris : Seuil, 1971. 

-SILVESTRA, Mariniello. « L’intermédialité : un concept polymorphe ». Dans Intermedia. 

Études en intermédialité, Célia Vieira and Rio Novo (ed.). 11–29. Paris : L’Harmattan, 2010. 

-THUMERL, Fabrice. La Critique littéraire. Paris : Armand Colin, Coll « Cursus », 2000.  

- THIBAUDET, Albert. Réflexions sur la critique littéraire. Paris : Gallimard, 1939, pp. 125-

136.   

 – THIBAUDET, Albert. Physiologie de la critique. Paris : Librairie Nizet, s.d., (1930).  

 

Travaux universitaires 

 

-BARTHELEMY, Guy. Le voyage en Orient et l’écriture de l’Orient-Nerval et les figures de 

l’altérité. Thèse de Doctorat, Paris III, 1994. 

-BOUGHACHICHE, Meriem. Figures mythiques de l’Égypte pharaonique et orientale dans 

des récits français et francophones : fantasmes et réalités. Thèse de Doctorat en Littérature, 

codirigée par les professeurs Zoubida BELAGHOEUG et Robert HORVILLE à l’Université 

Constantine I, 2014. 

-BOUGHACHICHE, Meriem. «Stratégies scripturales dans la pratique intertextuelle 

d’Amine  Zaoui » in Revue des Sciences humaines, n°49, juin 2018, Vol B, pp 193-205. 

BOUGHACHICHE, Meriem. « Message d’outre-tombe et autres nouvelles : écrin d’une 

allégorie, rhétorique d’une œuvre posthume de Mustapha BEKKOUCHE » in Revue Les 

Cahiers du SLADD N°11 septembre 2021.  

 

Bibliographie électronique 

 

-COLLOT, Michel. École normale supérieure, rue d'Ulm. Communication d'un numéro 

thématique : Variations sur le thème. Pour une thématique, 1988, pp. 79-91. 

https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707 

 

-POPOVIC,   Pierre.   « La    sociocritique.    Définition,    histoire,    concepts,    voies 

https://www.persee.fr/issue/comm_0588-8018_1988_num_47_1
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707


 99 

d’avenir», Pratiques [En ligne], 151-152 | 2011, mis en ligne le 13 juin 2014, consulté le 01 

décembre2020.URL:http://journals.openedition.org/pratiques/1762;DOI- 

https://doi.org/10.4000/pratiques.1762https://journals.openedition.org/pratiques/1762 

-MONTANDON, Alain. « Sociopoétique », Sociopoétique [En ligne], Mythes, contes et 

sociopoétique, mis en ligne le 13/10/2016, URL : http://sociopoetiques.univ- 

bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique

http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique


 

100 

 

 

 

 

 


	Introduction
	1-La psychanalyse
	2-La psychocritique
	3- Quelques éléments d’analyse dans la lecture d’inspiration psychanalytique
	Chapitre II La critique thématique
	1-Origines et postulat
	Chapitre III La critique d’inspiration sociologique
	1-Sociologie de la littérature
	2-La sociocritique
	Chapitre VI La critique textuelle
	1-Une approche textuelle
	2-L’intertextualité

	Chapitre VI Herméneutique et anthropologie de l’œuvre
	3-L’anthropologie structurale
	Conclusion
	Travaux universitaires
	Bibliographie électronique


