| d.u-h...ma 5,9...-.0 ﬂg.'hk'l d.l-ol.'r ,‘;“‘ R -__;I;_;-I. .
G I

E[T‘ '15'1 Freres Mentouri Constantin | University 7 \’ /HNR_

B
' 4 Université Fréres Mentouri Constantine | .q
).

PO L, o oy
FRANCAISE L Al 5 oY) il

Apiyil aaii g i e

Factulté des Lettres et des Langues Faculty of Letters and Languages
Département de lettres et langue Frangaise Department of letters and French language

Université Freres Mentouri Constantine |
Faculté des Lettres et des Langues

Département des Lettres et Langue Francaise

Cours destiné aux étudiants en Master |
Littérature et approches interdisciplinaires

Intitulé

Approches interdisciplinaires

Meriem BOUGHACHICHE

Maitre de conférences A

Année universitaire

2020-2021




Sommaire

INErOTUCTION ... 03
Chapitre | La critique d’inspiration psychanalytique... ................. 13
Chapitre Il La critique d’inspiration thématique... .......c.cccccevennen. 21
Chapitre I11 La critique d’inspiration sociologique... .........c.coe...... 31
Chapitre VI La critique textuelle... ......cccoovevvieiieiiieiiecie e 41
Chapitre IV Herméneutique et anthropologie de I’ceuvre .............. 63
CONCIUSION ... 94
Bibliographie........cccoooiiiii 96



file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250004
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250003
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250002
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250001
file:///C:/Users/infogenie/Desktop/Cours%20Approches%20interdisciplinaires%20M.%20BOUGHACHICHE-word.docx%23_TOC_250000

Introduction

Avyant ses méthodes et outils d’analyse, toute discipline ouvre de larges
perspectives a 1’étude d’un objet: qu’elle soit en anthropologie, en
philosophie, en géographie, en histoire ou en littérature, chaque étude se
distingue de I’autre de par sa nature, ses principes et ses objectifs, mais se
complétent et se croisent dans une sorte d’interdisciplinarité.

Si des approches ont pour objet des ceuvres littéraires, I’interprétation
procede alors et s’effectue a Dl’instar et avec I’utilisation d’une théorie
extérieure a la littérature, I’on parle ainsi d’approches interdisciplinaires:
s’inspirant des sciences humaines (psychanalyse, anthropologie, sociologie,
histoire, etc.) elles peuvent étre immanentes (linguistique, sémiotique,
rhétorique, narratologie, etc.).

Dans d’autres cas, si les études littéraires sont combinées avec une
autre discipline, par exemple, le droit, la philosophie ou la psychanalyse pour
analyser un méme objet, tel roman, il y a pluridisciplinarité ou
multidisciplinarité.

En somme, quand les théories et méthodes d’une discipline sont
transférées dans une autre, il y a interdisciplinarité comme c’est le cas des
concepts et des méthodes linguistiques importés en littérature.

C’est justement I’intérét du cours Approches interdisciplinaires dont
I’objectif est celuide comprendre quelques principes nécessaires : fondements,
croisement, recoupement, complémentarité et perspectives de ces mémes
approches. Ainsi la compréhension de leur fonctionnement mais aussi 1’utilité
dans I’étude du texte littéraire sera I’objectif principal assigné par le cours qui
fera une large place a la lecture des textes littéraires a travers des analysées
proposées et en travaux dirigés selon les diverses perspectives offertes par les
approches interdisciplinaires.

Mais pour saisir les approches interdisciplinaires dans toute leur
complexité il faut bienune traversée dans la critique littéraire remontant loin
dans les temps pour retracer I’histoire dela critique littéraire schématiquement

désignée par trois grandes étapes :




-I’Age de la Rhétorique de toute I’Antiquité qu’annonce La Poétique avec
Aristote, Platon et bien d’autres penseurs et qui continue jusqu’au XVIlle
siecle ;

-I’Histoire Littéraire du XIXe siecle qui vient avec de nouvelles idées

s’éloignant peua peu de de la rhétorique en s’intéressant a 1’ceuvre, a son

contexte et auteur : Lanson, Comte, Sainte-Beuve, etc ;

-la Nouvelle Critique qui, a partir de 1960 s’accompagne d’une impression du
renouveau en s’inspirant essenticllement des autres disciplines (la linguistique,
I’anthropologie, la psychanalyse, la sociologie...). Cette nouvelle approche
modifie le statut de la critique et culmine avec le formalisme russe, la critique de
la conscience en passant par celle de I’imaginaire, la poétique, et autres

perspectives jusqu’a la théorie de 1’ccuvre ouverte et les nouvelles tendances.

En revanche, avant d’aborder ces différents champs disciplinaires un bref
apercu sur la notion de critique et de son histoire s’impose d’emblée pour en

saisir les enjeux de I’interdisciplinarité, les apports et les limites.

La critique littéraire est ce champ d'étude sur des auteurs et des ceuvres
de la littérature a travers des éléments d'histoire littéraire permettant de classer
les ceuvres par genre. C’est aussi « L art de juger une production littéraire ».

Mais I’on se demande toujours qu’elle est I'essence de la critique ?

Remontant trés loin dans le passé, dans I’ Antiquité, la rhétorique est, par
excellence, la discipline ayant pour objet d’étude le discours littéraire qu’elle que
soit la forme. L esprit critique de I’ Antiquité examine les différentes expressions
de la pensée de I’époque archaique a I’époque hellénistique interrogeant les
multiples facettes de la vie sociale, intellectuelle, culturelle (rapport au culte et

au sacré, philosophie, connaissance, maniere de raisonner et d’argumenter).

En effet, I’expérience grecque — principalement démocratique — de par la
diversite des points de vue et la profusion des débats qu’elle instara, joua un role
décisif avec un apport considérable a I’essor d’idées, de préceptes et de doctrines
dans tous genres participant de la mise a /’épreuve des discours ou d’un éthos

critique.




Justement cet éthos critique ne cesse de marquer profondément 1’histoire
des idées jusqu’aux siécles contemporains : toute la pensée aristotélicienne, la
critique platonicienne demeurent bien vivantes en dépit des débats qu’elles ont

pu suscités tout au long de la pensée historique.

A ne vouloir que juger, la critique conduit inévitablement & une critique
du jugement. Et c’est a Aristote que revient, par exemple, la responsabilité d’ une

orientation normative de la critique, une poétique a caractere descriptif.

Toutefois, le danger que toute critique peut présenter est de ne se fier
qu’au critére du goQt. Il en résulte ainsi une réduction de I’activité critique ne
consistant plus qu’a juger les ouvrages de 1’esprit pour distinguer les plus

soutenus et les plus légers, les élus des maudits.

A ce propos, La Bruyére souligne bien : « 11y a beaucoup plus de vivacité
que de gotit parmi les hommes ; ou pour mieux dire, il y a peu d’hommes dont

[’esprit soit accompagné d’un goit sir et d 'une critique judicieuse. ». *

A cette critique de jugement et tendance si puissante, C. S. Lewis s’en
prend dans Expérience de critique littéraire visant la définition ordinaire : « La
critique littéraire a pour objet traditionnel de juger les livres » en inversant le
processus qu’elle implique (le bon gott est celui qui nous porte vers les bons
livres, le mauvais godt celui qui nous porte vers les mauvais livres. Car pourquoi,
apres tout, ne pourrait-on pas « définir un bon livre comme un livre qu’on it
d’une certaine maniere, et un mauvais livre comme un livre qu’on lit d 'une autre

maniére ». 2

De la théorie a la pratique, la critique littéraire est un vaste champ de
réflexions portant sur le fait littéraire. Des grandes théories sur les genres
littéraires a la lecture analytique, la critique est aussi une pratique scolaire du
commentaire composé, du commentaire technique: on parle des ccuvres
littéraires, on écrit sur des textes en vers ou en prose, on réfléchit a propos d'une
scéne théatrale, d'un personnage romanesque, d’un cadre spatiotemporel, d’un

univers imaginaire et d’une poétique.

! Les Caracteres, « Des ouvrages de I’esprit », 11.
2C.S. Lewis. An Experiment of Criticism.



https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no2
https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no3

En effet, ces activités de lecture indiquent quoique que I'on construise un
discours autre que le texte, un discours second sur ce méme texte puisqu’on
I’observe, on le décrit, on le commente, on I’interpréte, on 1’apprécie et on juge
une telle construction narrative ou textuelle. Autrement dit la pratique de la
critique est une lecture des ceuvres de Charles Baudelaire, de Gustave Flaubert
ou d’Emile Zola tandis que la théorie critique est celle de se demander comment
parler de leurs ceuvres, plus généralement comment s'organise le discours sur

une telle ceuvre littéraire, quelle qu'elle soit et quelle en est la finalite.

Mais que fait-on lorsque I'on porte un regard critique sur une ceuvre ?
Qu'est-ce qui fonde la légitimité de ce discours? Y a-t-il des critéres de
soumettre une ceuvre a la critique ? Comment un discours critique sur une ceuvre
permet-il de lui apporter ce qu'elle n'a pas ? Il convient alors de réfléchir a un

acte de second degré.

Partant de I3, le terme critique est sujet a discussion, de par les acceptions
et les significations lesquelles ne s'accordent pas toutes entre elles, qu’il

comporte.

Par ailleurs «Critique» est a la fois un adjectif et un nom. L’adjectif,
historiquement, vient du grec krinein. Krinein, c'est le fait de juger comme
décisif. Appartenant au jargon médical de I’ Antiquité, il est relatif a une crise
mentionnant un danger dans l'organisme supposant un diagnostic et aussi une
étape critique de la maladie, un sens qui demeure effectivement moderne et ne

disparait pas totalement.

Quant au nom « critique », d'apparition plus tardive (au XVlle siécle), il
signifie jugement intellectuel, désignant un acte portant sur I'étude d'un principe,
d'un fait en vue de I’apprécier et de le valoriser comme c’est le cas dans la

critique artistique.

Ainsi la critique se restreint au sens du résultat de ce jugement puisqu’on
parle : d’un genre littéraire trés en vogue au XIXe siécle ( le récit de voyage en
Orient des Occidentaux ), d’un Ce roman a succes, d’un spectacle théatral
scandaleux, d’une poésie légere ou d’une littérature mineure, bref d’ceuvres
ayant recu une bonne ou une mauvaise critique. Tout cela ne va pas sans donner
a la critique parfois une coloration morale : la critique comme jugement positif

ou favorable (consécration) ou alors négatif, défavorable (blame, condamnation,




ou réticence).

En outre, la critique littéraire se rapproche du genre littéraire sous

diverses formes : articles, essais, monographies.

Enfin le nom féminin « la critique » se spécialise dans une fonction ou
une profession : la figure du critique voit le jour dans la vie littéraire francaise a
partir du XVllle siécle et se développe tout au long du X1Xe siécle : des critiques
connus et moins connus comme Jean Francois de La Harpe (1739-1803), Abel
Francois Villemain (1790-1870), Gustave Planche (1808-1857), Ferdinand
Brunetiere (1849-1906), Jules Lemaitre (1853-1914). Sainte-Beuve (1864-1869)

et bien d’autres encore.

Partant de tout ce qui précede, la critique littéraire se délimiterait en
premier lieu par un jugement porté sur une ceuvre impliquant une connaissance :
dans ce cas la critique reléve de ’ordre du savoir et de la science : c’est se
demander ce qu’il faut savoir d'une ceuvre et quelle connaissance la critique

littéraire peut permettre.

En second lieu par un jugement de valeur : la question de la valeur
esthétique s’impose et 1’on interroge les limites et les fondements d’un tel

jugement.

Enfin par un jugement de goQt puisque la critique est indissociable de la

question du godt et de I’appréciation d'une ceuvre.
De la se dégage une triple question liée au fondement méme de la pensée
critique littéraire 3: description, interprétation/évaluation, appréciation, question

qui sous-tend le socle de la critique littéraire.

3 Pour la typologie de la critique littéraire se conférer & Fabrice Thumerl. La Critique littéraire, Armand Colin,
Coll « Cursus », 2000. Albert Thibaudet. Réflexions sur la critique littéraire, Paris : Gallimard, 1939, pp. 125-136.
Albert Thibaudet. Physiologie de la critique. Librairie Nizet, s.d., (1930). Antoine Compagnon. La Critique
Littéraire. Article de I'Encyclopaedia Universalis. Gérard Genette, Figures V. Paris : Seuil, 2002, pp. 7-12.




Critique francais, A. Thibaudet (1876-1936) distingue trois critiques :

Je les appellerai [...] la critique des honnétes
gens, la critique des professionnels, et la
critique des artistes. La critique des honnétes
gens, ou critique spontanée est faite par le
public lui-méme, ou plutdt par la partie éclairée
du public et par ses interprétes immédiats. La
critique des professionnels est faite par des
spécialistes, dont le métier est de lire des livres,
de tirer de ces livres une doctrine commune,
d'établir entre les livres de tous les temps et de
tous les lieux une espéce de société. La critique
des artistes est faite par les écrivains eux-
mémes, lorsqu'ils réfléchissent sur leur art,
considérent dans l'atelier méme ces ceuvres que
les critiques des honnétes gens voient dans les
salons [...] et que la critique professionnelle
examine, discute, méme restaure, dans les
musees.

Cette distinction entre les professeurs, les artistes et les journalistes, qui existait sous la
Troisieme République comme le souligne Gérard Genette, est paradoxalement trés peu vérifiée
dans la société actuelle ou il n'est pas rare qu'un professeur soit en méme temps journaliste et
d’autres écrivains, romanciers, poétes, auteurs dramatiques, historiens et sociologues.

Quant a la critique spontanée, celle-ci correspond aux lecteurs sans appartenance au
monde littéraire ou a une société de savants, sans étre forcément spécialistes mais lecteurs
éclairés et avertis. L'origine de cette critique est a rattacher a une tradition historique de la
culture francaise des milieux aristocratiques et bourgeois des salons parisiens.

Mais cette critique est aussi sujet a discussion de par le risque qu’elle est susceptible
d’engendrer en sens que la conversation cultivée plus ou moins éclairée peut se transformer en
bavardage : on se laisse entrainer par la mode ou le snobisme ou encore parler d’une ceuvre sans
la connaitre profondément et sans lire avec attention.

Critique liée au godt du jour et éphémere, la critique dite spontanée céde la place a une
autre critique. Désormais le journalisme participe a 1’apparition de la figure du critique-lecteur
s'adressant aux lecteurs potentiels d'un livre grace, notamment, a 1’essor de la presse au XIXe
siecle, chose qui n’existait pas avant car les critiques-censeurs comme Nicolas Boileau (1636-

1711) s’adressaient aux auteurs plutdt qu'aux lecteurs.




Force est de reconnaitre que la critique journalistique se caractérise par un style rapide,
plaisant voire artificiel. C’est la raison pour laquelle elle sera la cible des professionnels qui la
dénigrent.

La critique des écrivains * est celle de I’homme de I’art, de I’initié le mieux placé pour
cette tdche de juger l'art: selon une certaine logique, un romancier est capable mieux que
quelqu’un d’autre d’évaluer une structure romanesque, un poete a la maitrise parfaite du
langage poétique et le dramaturge est le chef de I’espace scénique.

Ces écrivains sont, avant tout, des lecteurs assoiffés de créations, passionnés, avides et
enthousiastes et, face a une ceuvre, ils n’hésitent pas a trouver l'inspiration et le génie
propre avec éloquence. Baudelaire a bien défini cette critique d'artiste dans sa célebre
sentence: « Pour étre juste, c'est-a-dire pour avoir sa raison d'étre, la critique doit étre partiale,
passionnée, politique, c'est-a-dire faite a un point de vue exclusif, mais au point de vue qui
ouvre le plus d'horizons. ».°

Néanmoins, la lecture des artistes, orientée par leur travail propre, peut avoir les effets
inverses. Les écrivains cherchent dans les ceuvres qu’ils commentent ce qui peut nourrir leur
propre ceuvre, les secrets de création et deviennent par 1a méme des artisans qui admirent ou,
dans le cas contraire, méprisent le travail d'un autre écrivain. A la recherche « de modéles, ou
de repoussoirs ; ils réverent un maitre ou haissent un rival », cette critique prend I’allure d’un
parti pris et se veut excessive ayant pour but d’augmenter son pouvoir d'invention, de fouiller
de nouvelles voies de la création.

Outre ce probléme s’ajoute celui des querelles d'écoles et de clans construisant un champ
de bataille dans ’espace critique littéraire®. Marcel Proust contre Sainte Beuve. est un autre
exemple sur de telles convergences.

La critique artistique a donc ses propres limites en ses ce sens que 1’acuité du regard que
lui donne sa parenté avec un autre artiste ne manque pas de nuire aux qualités d'un artiste trop
différent.

La « critique professionnelle » vient, a juste titre, donner plus d’objectivité a la critique.

Savante, professorale, universitaire, elle offre un point de vue permettant de s'élever au-dessus

* \Voir, a propos de cette critique Cabanés J-L., Larroux G. Critique et théorie littéraire (1800-2000), Paris :Belin, o
Coll « Lettres Sup », 2005. , chapitre 3, « La critique des créateurs », pp. 89-97. Nordmann J.-T. La Critique——
littéraire au XIXeme siécle. Librairie Générale Francaise, 2001, Premiére partie, Chapitre 4, « La modernité des
créateurs », pp. 80-90 ; Seconde partie, Chapitre 2, « Les réserves des poétes et des romanciers », pp. 126-137.

5 Charles Baudelaire (1821-1867). Le Salon de 1846, second volume des Salons, « A quoi bon la critique ? ».
6 Voir, dans I’histoire littéraire, la célébre Querelle des Anciens et des Nouveaux.



des querelles d'école par un enseignement bien établi. De nature socio-idéologique, la « critique
des professeurs » se fraye un chemin au XIXe siécle ou d’incontestable maitres comme La
Harpe, Villemain, Brunetiere, Nisard (1806-1888), Lanson (1857-1934), pour n’en citer que
quelques-uns, ont instauré la littérature comme champ de savoir et discipline universitaire a
I'étude d'une histoire littéraire nationale.

Or cette appellation professionnelle apparait invalide au XXe siécle ou I'Université
semble plus divisée sur les notions de scientificité et d'histoire soumises a de radicales remises
en cause. '

La critique littéraire a ainsi des approches et des objectifs : vouloir dépasser le simple
point de vue partisan, refuser d’aborder les ceuvres en fonction de partis pris esthétiques trop
limitatifs (choisir les Classiques contre les Romantiques, les Modernes contre les Anciens ou
le contraire).

Mais d’une maniére ou d’une autre elle fait place a la relativité du goQt étant attentive a
I'évolution des sensibilités, aux ruptures et aux continuités et donner raison a sa description.
Son fondement se justifie par les efforts qu’elle porte de deux cotés : a la fois du coté de
I'Histoire et de la Science.

La critigue des «professeurs» qui, contrairement a celle «spontanée » ou
journalistique, se veut plus précise, mieux documentée, scientifique et enrichie des apports en
sciences humaines.

Comme branche du savoir, la critique historique privilégie 1’étude individuelle en
prolongeant les études antérieures. Elle tente de déméler I’écheveau des écritures du passé et de
leur assigner un ordre suivant le jeu complexe des filiations. Avec Sainte-Beuve, elle veut
devenir une maniére d’« histoire naturelle littéraire » et «établir une classification des esprits».
Avec Gustave Lanson, elle veut se lier a I’érudition pour mener des recherches monographiques
et construire des syntheses historiques : « le tableau de la vie littéraire de la nation, [’histoire
de la culture et de I’activité de la foule obscure qui lisait, aussi bien que des individus illustres
qui écrivaient 8. Et Marcel Proust repproche a Sainte-Beuve d’avoir seulement «vu la
littérature sous la catégorie du temps », de « s entourer de tous les renseignements possibles
sur un écrivain, [de] collationner ses correspondances [d’] interroger les hommes qui [’

[avaient] connu », d’avoir méconnu « ce qu 'une fréquentation un peu profonde avec nous-

7 A ce sujet voir Antoine Compagnon. La Troisiéme République des Lettres : De Flaubert & Proust. Paris : Seuil, "
1983, Partie |, « Gustave Lanson, L'homme et 1'ceuvre », pp. 19-212.
8 Gustave Lanson. Meéthodes de [’histoire littéraire. Les Belles Lettres, 1925, p. 1



mémes nous apprend : qu’un livre est le produit d 'un autre moi que celui que nous manifestons

dans nos habitudes, dans la société, dans nos vices ». °

Ainsi des approches du texte littéraire se multiplient et se recoupent fixant des principes
mais qui changent souvent a travers les siecles comme le montre ce survol sur la critique
littéraire pour introduire d’autres tendances et de nouvelles perspectives dans la critique.

Mais avant d’entrer dans le vif de ces champs disciplinaires il importe de lire cet extrait
dans lequel 1’écrivain propose a son lecteur une fagon d’aborder son texte.

En ouverture de son Gargantua, Francois Rabelais a placé un prologue dans lequel, de
maniére tres imagée, il propose une méthodologie de la lecture de ses livres : savoir retrouver
le sens derriére les apparences de la fable comique. Mais, au-dela, ¢’est bien le projet humaniste
dans son ensemble que dessine ici I’écrivain : « devenir avisé et vertueux » a travers 1’épreuve
et I’expérience des réalités du monde.

N’avez-vous jamais attaqué une bouteille au tire-
bouchon? Nom d’un chien ! Rappelez-vous de la
contenance que vous aviez. Mais n’avez-vous jamais vu
un chien rencontrant quelque os a moelle ? C’est, comme
le dit Platon au livre Il de La République, la béte la plus
philosophe du monde. Si vous en avez vu un, vous avez
pu remarguer avec quelle dévotion il guette son os, avec
quel soin il le garde, avec quelle ferveur il le tient, avec
quelle précautions il I'entame, avec quelle passion il le
brise, avec quel diligence il le suce. Quel instinct le
pousse? Qu’espére-t-il de son travail ? A quel fruit
prétend-t-il ? A rien de plus qu’un peu de moelle. Il est
vrai que ce peu est plus délicieux que le beaucoup de toute
autre nourriture, parce que la moelle et un aliment élaboré
selon jusqu’a sa perfection naturelle, selon Galien au livre
Il Des Facultés naturelles et lle de L Usage des parties
du corps.

A I’exemple de ce chien, il vous convient d’avoir, légers
a la poursuite et hardis a I’attaque, le discernement de
humer, sentir et apprécier ces beaux livres de haute
graisse ; puis, par une lecture attentive et une réflexion
assidue, rompre 1’os et sucer la substantifique moelle,
(c’est-a-dire -ce que ce que je comprends par ces symboles
pythagoriques) avec le ferme espoir de devenir avises et

9 Marcel Proust. Contre Sainte-Beuve. Paris : Gallimard.




vertueux grace a cette lecture : vous y trouverez un goQt
plus subtil et une philosophie cachée qui vous révélera de
tres hauts arcanes et d’horrifiques mysteres, en ce qui
concerne notre religion que, aussi, la situation politique et
la gestion des affaires.

Francois Rabelais, Gargantua (Prologue), 1534, trad. G. Demerson, Paris : Seuil.




Chapitre | La critique d’inspiration psychanalytique

L’essor des sciences humaines est d’un intérét indéniable dans 1’évolution de la
penséecritique en littérature. Le critique d’inspiration psychanalytique a ét¢ d’un apport
capital dans 1’approche de certaines manifestations de la psyché humaine que 1’on

retrouve dans lesproductions orales et ecrites essentiellement littéraires.

1-La psychanalyse

La psychanalyse de Freud et ses disciples est un ensemble de théories, de méthodes
et d’applications (a des sujets humains et également a des ceuvres.) pour une investigation
des phénomeénes psychiques, essentiellement inconscients et de guérir ou soulager les

personnes atteintes de soucis psychiques.

En effet, la théorie psychanalytique sert le cadre thérapeutiqgue mais aussi
herméneutique afin d’analyser des productions sémiotiques, en I’occurrence les textes
littéraires, en s’intéressant de plus prés aux principaux phénomenes psychanalytiques : Ca /
Moi/Surmoi, pulsions de vie, de mort, censure, refoulement, retour du refoulé, mécanismes
de défense, conscient / inconscient, fantasme, sens manifeste/latent, principes de plaisir / de
réalité, complexe d’Edipe, complexe de castration, névrose/psychose, stades de
développement anal, oral, mécanismes du réve, condensation, symbolisation etc.

La psychanalyse se fonde sur 1’idée selon laquelle les phénomenes psychanalytiques
déterminent toutes les actions humaines (pensées, paroles, affects, sensations physiques...)
et s’expliquent par des indices et des symboles qu’il faut chercher et identifier : repérer les
marques de la « pensée inconsciente », celles des manifestations directes et indirectes de
I'affect, chercher les représentations manifestes et latentes, repérer le fantasme, la
dramatisation et leursignifiance en dressant une liste de fantasmes, décomposer chacun en
composantes pour établirune grille d’analyse.

Par ailleurs, il est possible de chercher des marques de pathologie dans un texte comme
les marques de « santé » mentale ou alors des signes d’absence de pathologie.

Ainsi I’analyse peut porter sur le personnage en tant que sujet représenté et thematise
ense penchant, par exemple, sur ses réves. Toutefois il faut toujours prendre garde dans
I'analysed'assimiler personnage et personne, deux types de sujets qui sont certes analogues

mais pas identiques.




D’autre part I’analyse peut s’intéresser aux « actions » du récit, événements, moments

et lieux comme porteurs de signification.

En revanche, la pratique freudienne des textes littéraires montre la difficulté d’adopter
le schéma simple d’une « psychanalyse appliquée ». Car il s’agit bien de tout un processus

d’expérimentation de la parole et du discours.

En effet, Freud a associé la lecture d’Edipe roi de Sophocle et de Hamlet de
Shakespeare a 1’analyse de ses patients et a son auto-analyse pour dégager des concepts
fondamentaux comme le « complexe d’Edipe »*, deux tragédies auxquelles il ajoute le roman

de Dostoievski Les Fréres Karamazov en 1928.

Dans un autre ordre d’idées, I’étude des textes littéraires et du patrimoine oral des
mythes et des contes a bien permis a la psychanalyse de sortir du cadre strictement médical

pour accéder au statut de théorie générale du psychisme et du devenir humain.

De ce fait, la notion de I’inconscient est largement exploitée dans les travaux de
CharlesMauron a travers, comme le souligne Gérard Genette, une psycholecture.

2-La psychocritique

La Psychocritique est une approche du texte littéraire mettant 1’instrument
psychanalytique au service de la critique. En 1938, Charles Mauron déchiffre des poémes a
I’hermétisme intouchable de Stéphane Mallarmé.

En effet, c’est grace aux principes freudiens de I’interprétation des réves que le
critiquearrive a déceler les enjeux de I’ceuvre par 1’éclairage qu’apportent les réseaux
métaphoriques découverts.En 1948 Charles Mauron crée le terme de psychocritique
instaurant une méthode d’analyse qu’éclaire un double présuppose et visant la production
esthétique supposant une longue fréquentation des ceuvres d’un écrivain.

Des métaphores obsédantes au mythe personnel est I’ouvrage dans lequel Charles
Mauron expose les quatre phases de sa méthode d’exploration de I’ceuvre littéraire.

-Les « superpositions » permettent la structuration de 1’ceuvre autour de réseaux
d’associations.

-La mise au jour de figures et de situations dramatiques liée a la production
fantasmatique.

-Le « mythe personnel », sa genése et son évolution, qui symbolise la

personnalité inconscienteet son histoire.

! Concept ayant bouleversé les idées admises sur 1’enfance : par la découverte du désir incestueux pour la mére et

celui meurtrier pour le pére.




-L’étude des données biographiques qui servent de vérification a I’interprétation, mais
ne recgoivent leur importance et leur sens que de la lecture des textes.

De la lecture d’un texte, on passe a la mise en relations de différents textes d’'un méme
auteur pour découvrir une structure psychique particuliére. Par cette méthode, Charles
Mauronreste « ['un des rares a partir a l’aventure avec les textes, pour découvrir la

structuration symbolique d 'un conflit psychique qu’il ignore au départ ».2

Le mythe personnel que I’on retrouve dans toute expression singuliere dans une forme

artistique est, Selon Charles Mauron, défini en ces termes :

Dans chaque cas, et quel que soit le genre littéraire,
I’application de la méthode révele la hantise d’un petit
groupe de personnages et du drame qui se joue entre eux.
Ils se métamorphosent, mais on les reconnait et 1’on
constate que chacun d’eux, déja, caractérise assez bien
I’écrivain (...) Singularité et répétition créent ainsi des
figures caractéristiques (...) Or ces remarques sur les
figures peuvent se répéter pour les situations. La
dormeuse de Valéry n’est pas contemplée comme la
danseuse de Mallarmé. On aboutit ainsi dans chaque cas
a un petit nombre de scénesdramatiques, dont 1’action
est aussi caractéristique de 1’écrivain que les acteurs.
Leur groupement compose le mythe personnel.

On pourrait se contenter de cette définition empirique,
nommée « mythe personnel » le phantasme le plus
fréquent chez un écrivain, ou mieux encore I’image qui
résiste a la superposition de ses ceuvres. Mais ne serait-
ce pas demeurer dé€ja en deca de nos propres résultats ?
Nous avonsvu comment se forment ces figures
mythiques. Elles représentent des

« objets internes » et se constituent par identifications
successives. L’objet extérieur est intériorisé, devient
une personne dans la personne ; inversement, des
groupes d’images internes, chargées d’amour et de
haine, sont projetées sur la réalité. Un incessant courant
d’échanges peuple ainsi ’univers intérieur, noyau de
personnalité qui sont ensuite plus ou moins assimilés,
intégrés dans une structuration totale. L’image de
Déborah, dans les Trois Cigognes, demeure un souvenir
de Maria, enrichi peut-étre d’apports étrangers (par
exemple, souvenirs de lectures) ; mais elle est déja une
partie de Mallarmeé (mi- prédicateur, mi-danseuse) (...)
Racine-Bajazet affronte Racine-Roxane. Chaque figure




ne peut représenter qu’un moi ou quelque aspect du
surmoi ou de 1’idée (=¢a) ; cependant le nombre de
combinaisons demeure pratiquement infini, et leur
qualité, imprévisible. 3

2 « La critique psychanalytique. La psychocritique ». Marcel Marini. Ouvrage collectif : Méthodes critiques pour

I’analyse littéraire. Paris : Nathan, 2002.

3 Charles Mauron. Des métaphores obsédantes au mythe personnel. Paris : José Corti, 1983.

A travers I’enchainement des étapes de la lecture des fantasmes et de 1’inconscient, la
psychocritique pénétre les profondeurs d’une ceuvre ou le « moi social » et le « moi créateur»
communiquent sans étre identiques.

Suite & la psychanalyse de Freud et la psychocritique de Charles Mauron, d’autres
orientations marquent la critique littéraire comme le montrent les travaux d’Anne Clancier *
surla personnalité inconsciente et la symbolisation poétique mettant en relief, face au texte,
sa position de lectrice, position quasiment absente chez Charles Mauron.

Serge Doubrovsky, quant a lui, se consacre aux relations entre les structures
conscienteset celles inconscientes du texte alors que d’autres s’intéressent a 1’énonciation des
fantasmes figés et de leurs contradictions donnant une autre dimension a la conception de

I’imaginaire.

3- Quelques éléments d’analyse dans la lecture d’inspiration psychanalytique

Une ceuvre littéraire peut se lire et étre analysée a I’instar des symboles qu’elle
véhicule.Tel contenu ou tel indice de 1’entourage et de la biographie de I’auteur est a méme
de réveler un aspect latent derriére lequel se cache I’inconscient humain et aussi celui
personnel.

Comme elargissement a la perspective psychanalytique, I’ceuvre de Rachid Boudjedra
peut servir comme corpus et exemple €difiant d’un inconscient a chercher, a rechercher et a
interpréter : La Répudiation, I’Insolation, La Maceération, La vie a [’endroit, Timimoun et

autresromans sont un puits de thématiques a lire sous I’angle psychanalytique.

En effet, dans les ceuvres de Rachid Boudjedra, a I’écriture éclatée, correspond
I’éclatement du personnage-narrateur, un sacré révolté. De méme, les indices de violence,
d’hallucination, d’aliénation et de rébellion permettent, a juste titre, une lecture

psychanalytique.




Le fil conducteur serait ainsi une certaine construction de I’ceuvre ou la redondance
estsigne révélateur d’'une importance a accorder a tel ou tel indice. La figure paternelle
renverséeet désacralisée, la représentation du pére autoritaire et de la mére soumise, la
thématique du sang dans sa configuration, I’inceste et bien d’autres motifs donnent al’analyse
psychanalytiquedes pistes de réflexions et tout un réseau d’associations et de meétaphores
obsédantes, combien Sait-on le poids dans la relation enfant/ pere que Rachid Boudjedra a

toujours livré lors de ses interviews et entretiens.

4 Docteur en médecine et psychanalyste ayant publié beaucoup d’études dont Psychanalyse et critique littéraire.
Paris : Privat, 1973 et d’autres travaux sur des écrivains du XXe siécle notamment Guillaume Apollinaire, Blaise
Cendrars, Jean Cocteau, André Frénaud, VIadimir Nabokov, Jean Tardieu, Jean Tortel, Boris Vian, Claude
Vigée...

Psychocritique d’une écriture éclatée peut ainsi €tre un projet de lecture d’inspiration
psychanalytique dans quelques romans de Rachid Boudjedra. Une problématique précise,
cellede la violence dans tous ses états dans les romans : construction narrative, lexique, ton,
images métaphoriques...une écriture placée sous le signe de I’éclatement et de la violence.
Quel « mythe personnel » 1’ceuvre de Rachid Boudjedra révele-t-elle ? Dans quelle mesure
peut-on le lire ?

C’est entre phantasme inconscient (constance et cohérence structurée d’un certain
groupe de processus inconscients) et scénario préconscient (organisant des fictions
conscientes)que 1’appréhension du mythe personnel se realise.

Les romans de Rachid Boudjedra sont un espace circulaire ou la redondance et les
répétitions des figures aboutissent au mythe personnel. Le texte tel qu’il se présente accorde
une grande importance aux métaphores obsédantes : héros psychotique, anti-héros évoluant
dans un univers hallucinatoire, violence de rapports entre personnages, sexe, sang, inceste a
travers 1’étalage de réves sordides, la description des secrétions humaines et des odeurs
féminines du sang...autant motifs renvoyant a 1’étude psychologique.

Par ailleurs, d’un roman a I’autre, de telles images et thématiques informent sur
I’aspectessentiellement philosophique et politique de I’écriture de Rachid Boudjedra a travers
le symbole et lesens profond que ces images véhiculent : c’est le symbole d’une Algérie
dominée par un pere castrateur a I’image du pére du personnage.

Aussi, les maux de la tribu, la révolution confisquée, la religion et le marxisme
envahissent-ils le discours des récits. Et de ces recoupements et variations d’images se dégage

le mythe révélant la personnalité profonde qui sous-tend toute 1’écriture. Ainsi, c’est par la




redondance consciente ou inconsciente de telles figures significatives et de leurs
superpositions qu’apparait le mythe personnel.

De la méme maniére d’autres ceuvres peuvent éEtre ¢tudiées sous un angle
psychanalytique : les autobiographies, les récits de vie ou encore les ceuvres des écrivains
voyageurs du XIXe siécle ou ceux appelés orientalistes qui peuvent aussi étre envisagees a la
lumiére de la psychanalyse. La psychocritique est capable d’apporter un éclairage important
d’une part sur la relation du voyage de ces écrivains occidentaux en Orient, de 1’exotisme et
de ’altérité et d’autre part sur les émergences de 1’inconscient éventuellement visible chez

certains écrivains-voyageurs notamment Gérard de Nerval.

Ecrivain et poéte du romantisme noir, Gérard de Nerval est aussi un grand mystique
quinous entraine, de par son écriture, dans le monde de la spiritualité a la croisée de
I’Orient et de 1’Occident.

En effet, le narrateur nervalien!® s’empare des figures mythiques, des sources des
Ecritures saintes et de I’ésotérisme pour en faire une synthése de la pensée mystique a travers
laguelle apparait la figure d’un éternel errant, du poete inspiré, possédé et maudit, du misogyne
craignant la fatalit¢ féminine mais croyant en un idéal féminin le conduisant a la terre
maternelle et antique de I’Egypte Iinitiant au syncrétisme religieux et aux visions de la mort
et de la résurrection. Beaucoup de problématiques liées a la psyché humaine et I’inconscient
individuel peuvent se lire dans 1’ceuvre de Gérard de Nerval comme le dédoublement du
personnage, son rapport a la création et I’'univers de la folie quand on sait que 1’écrivain —
poete finit ses jours dans un asile psychiatrique pour ensuite se donner la mort par le suicide.

Dans un autre ordre d’idée, 1I’ceuvre littéraire peut €tre approchée a la lumicre de la
psychanalyse ou I’accent sera mis beaucoup plus sur la relation a 1’écriture. Ce rapport est
analysé sous un angle relativement psychique tel que le montre Boris Cyrulnik dans ses
ouvrages sur la résilience en littérature ou le neuropsychiatre s’efforce de montrer que dans
I’acte d’écrire, dans 1’univers de la fiction et du romanesque tout comme dans la poésie il est
souvent question d’un processus de réparation d’une blessure par un nouveau développement

post-tarumatique.

©0Objet d’une étude consacrée a I’ceuvre de Gérard de Nerval selon une perspective psychocritique sur le mythe
personnel du poéte dans une partie de la thése de Doctorat intitulée Figures mythiques de /’Egypte pharaonique
etorientale dans des récits francais et francophones : fantasmes et réalités. Meriem BOUGHACHICHE. Thése
co-dirigée par les Professeurs Zoubida BELAGHOEUG et Robert HORVILLE. Université Constantine 1, juin
2014.




La nuit j’écrirai des soleils est un essai dans lequel 1’auteur témoigne de sa propre

expérience d’un enfant juif ayant échappé a la mort pendant 1’occupation nazie se dissimulant

derriére une autre identité aprés avoir perdu toute sa famille. L’ouvrage convoque aussi les

souffrances d’écrivains célebres comme Victor Hugo, Gean Genét, Georges Perec et

beaucoup d’autres les conjuguant a ses propres déchirures pour nous persuader de I’utilité de

la résilience, de la puissance de I’'imaginaire et des réves et du pouvoir de guérison que permet

I’écriture :

Je sais maintenant, grace aux récits intimes de mon for
intérieur, et aux histoires des enfances fracassées, qu’il est
toujours possible d’écrire des soleils. Combien parmi les
écrivains, d’enfants orphelins, d’enfants négligés, rejetés, qui,
tous, ont combattu la perte avec des mots écrits ? Pour eux, le
simple fait d’écrire changea le goit du monde. Le manque
invite a la créativité. La perte invite a 1’art, I’orphelinage invite
au roman. Une vie sans actions, sans rencontres et sans chagrin
ne serait qu’une existence sans plaisirs et sans réves, un gouffre
de glace. Crier son désespoir n’est pas une écriture, il faut
chercher les mots qui donnent forme a la détresse pour mieux
la voir, hors de soi. Il faut montrer en scéne I’expression de son
malheur. L’écriture comble le gouffre de la perte, mais il ne
suffit pas d’écrire pour retrouver le bonheur. En écrivant, en
raturant, en gribouillant des fléches dans tous les sens,
I’écrivain raccommode son moi déchiré. Les mots écrits
métamorphosent la souffrance.!

La résilience dans la littérature et la réparation de la blessure est une dimension trés

présente dans les textes littéraires de facture classique, réaliste, autobiographique ou

fictionnelle. Dans ces productions, tout genre confondu, il y a élaboration de la parole,

réhabilitation de la mémoire individuelle ou collective :

Le travail de I’écriture métamorphose la blessure grace a
I’artisanat des mots, des mots, des régles de grammaire et de
I’intention de faire une phrase a partager. L’objet écrit est
observable, extérieur a soi-méme, plus facile a comprendre. On
maitrise I’émotion quand elle ne s’empare plus de la
conscience. En étant soumis au regard des autres, 1’objet écrit
prend I’effet d’un médiateur. Je ne suis plus seul au monde, les
autres savent, je leur ai fait savoir. En écrivant j’ai raccommodé
mon moi déchiré ; dans la nuit, j’ai écrit des soleils, note Boris
Cyrulinik a la fin son ouvrage, p.255.

Y Boris Cyrulnik. La nuit j ‘écrirai des soleils. Paris : Odile Jacob, 2019.




Le rapport écriture/résilience est également analysé dans d’autres ouvrages de 1’auteur
aux titres si évocateurs ou le neuropsychiatre met en vigueur la notion de résilience dans le
champ des études sociales, littéraires et artistiques aussi : Résilience. De la recherche a la
pratique (2014), Sauve-foi, la vie t'appelle (2012) expliquant le rapport a la croyance et a la
religion dans Psychothérapie de Dieu (2017).




Chapitre Il La critique thematique

La critique thématique est nee dans les années 50. Influencés par les travaux de Gaston
Bachelard, des spécialistes comme Georges Poulet, Jean Rousset, Jean Starobinski, Jean
PierreRichard et bien d’autres encore adoptent un point de vue thématique partant d’une
intuition centrale rejetant toute conception formaliste de la littérature et refusant de considérer
le texte littéraire comme objet dont une investigation scientifique pourra épuiser le sens.

La critique thématique postule que la littérature est un objet d’expérience d’essence
spirituelle : Marcel Reymond déclare avoir été fasciné chez Jean Jacques Rousseau par : «
uneexpérience d’ordre mystique ». De méme, George Poulet raconte son expérience littéraire
étanttres jeune : « La littérature me paraissait s ouvrir a mon regard sous [’aspect d’une
profusionde richesses spirituelles qui m’étaient généreusement octroyée », écrit-il dans La

Conscience critique. °
1-Origines et postulat

Dans la critique thématique, 1’héritage de 1’ancienne rhétorique, le romantisme et la
filiation proustienne (affirmant le dépassement du point de vue biographigue et que le style
n’est pas affaire de technique mais de vision) sont évidents.

Cependant, la critique symbolique de Gaston Bachelard constitue un point nodal pour
la critique thématique. En effet, la critique symbolique considére que les themes se réalisent
dans des images, dans I’imaginaire ou I’imagerie d’une ceuvre littéraire sous la forme de
symboles qui réunissent, par exemple, les quatre éléments de la nature.

Ainsi et pour la critique thématique’, il existe différents themes et de toutes sortes :
mythiques ou psychiques, mythologiques ou psychologiques, sociologiques ou
philosophiques, socio-historiques, psycho-sociaux, religieux, moraux ou le theme peut étre
conscient, préconscient ou subconscient, relevant d’une catégorie ou d’une forme comme
I’espace et le temps.

Par ailleurs, si la thématique rassemble essentiellement des themes philosophiques
(ontologiques, phénoménologiques) ou alors des themes theéologiques, 1’on parle alors
de philocritique : Georges Bataille, Pierre Klossowski, Maurice Blanchot, Jean-Paul Sartre et

SergeBoubrovski.




2-L’approche thématique dans la synthése de Michel COLLOT

Le theme est défini comme la coloration affective de toute expérience humaine ou

elle met en jeu les relations fondamentales de l'existence, une maniére particuliere dont

chaque homme vit son rapport au monde, aux autres et au sacré. Son affirmation et son

développement constituent a la fois le support et l'armature de toute ceuvre littéraire. La

critique des significations littéraires devient ainsi une critique des relations vécues, telles que

tout écrit les manifeste implicitement ou explicitement dans son contenu et dans sa forme

comme le pense Serge Douhrovsky dans Pourquoi la nouvelle critique. Paris : Mercure de

France, 1970.

Le theme est essentiellement itératif a caractere redondant dans I'ccuvre formant
par sa répétition, I'expression d'un choix existentiel. 1l est aussi substantiel met
tant jeu une attitude a I'égard de certaines qualités de la matiére. De méme le
theme supporte tout un systéme de valeurs et s'associe a d'autres themes pour
construire « un réseau organisé d'obsessions», «un réseau de themes» qui
entrent en corrélation et nouent des rapports de dépendance et de réduction
tel que le montre Roland Barthes (Michelet par lui-méme, Ed. du Seuil, 1954).

Un theme est un principe concret d'organisation et un schéme autour se
constituer et se déploie un monde ou réside une « parenté secréte » dont parle
Mallarme, cette espece d’identité dissimulée derriére les lignes du texte est a
saisir : « Les themes majeurs d'une euvre, ceux qui en forment I'invisible
architecture, et qui doivent pouvoir nous livrer la clef de son organisation, ce
sont ceux qui s'ytrouvent développés le plus souvent, qui s'y rencontrent avec
une fréquence visible, exceptionnelle. La répétition, ici comme ailleurs,
signale I'obsession. » (Jean- Pierre Richard, I'Univers imaginaire de
Mallarmé, Ed. du Seuil, 1961).

L’ensemble de ces appréhensions amenent Michel Collot a repérer des
convergences intéressantes se rapportant au contenu du théme (une relation
singuliére, « existentielle », « vécue », affectivement valorisée, au monde et
notamment au monde concret) que sur un mode de manifestation (implicite,
répétitive mais variée) et sur son mode d'organisation (en « réseaux»
thématiques sous-tendant I'« architecture»d'une ceuvre).

Partant de toutes ces considérations, Michel Collot *2explique que le théme selon la

critique thématique est :

un signifié individuel, implicite et concret ; il exprime la

12 Michel Collot. Ecole normale supérieure, rue d'Ulm. Communication d'un numéro thématique : Variations

sur le theme.

Pour une thématique, 1988, pp. 79-91. https://www.persee.fr/doc/comm_0588-

8018 1988 num_47_1_1707



https://www.persee.fr/issue/comm_0588-8018_1988_num_47_1
https://www.persee.fr/issue/comm_0588-8018_1988_num_47_1
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707

relation affective d'un sujet au monde sensible ; il se
manifeste dans les textes par une récurrence assortie de
variations ; il s'associe a d'autres themes pour structurer
I'économie sémantique et formelle d'une ceuvre. Je vais
commenter cette définition en passant rapidement sur
les questions strictement terminologiques et en
m'attardant d'abord sur le contenu du théme qui fait
I'originalité de I'approche dite thématique et qui a exposé
celle-ci aux contestations les plus vives. Il me sembleque
certaines de ces critigues procedent d'une
méconnaissance ou d'un oubli des présupposés
théoriques de la critique thématique, que je rappellerai
donc schématiquement. Puis j'insisterai sur les
manifestations textuelles du theme et sur la maniére
dont elles conditionnent non seulement sa
reconnaissance, mais aussi son interprétation par la
critique thématique. Le contenu du theme et sa mise en
forme ne sont ici distingués que pour les besoins de
I'exposé, etentretiennent aux yeux de la thématique les
rapports les plus étroits. Peut-étre vaudrait- il mieux
parler d'ailleurs, selon la distinction proposée par
Hjelmslev, de « substance du contenu » et de

« forme du contenu ».

Une bréve mise au point terminologique s'impose a cause
des malentendus qui entourentle mot « théme », auquel la
critiqgue thématique préte un sens assez différent de son
acception habituelle. Elle y voit un signifié individuel,
implicite et concret, alors que l'usage courant en fait plutét
un référent collectif, explicite et abstrait. Sur bien des
points, cette réévaluation rejoint d4ailleurs dautres
tentatives de définitions du theme par la théorie littéraire,
je pense parexemple a celle de Claude Bremond I.

Le theme est traditionnellement considéré comme le «
sujet » dont traite un texte ou undiscours, par rapport
auquel il se situe dans une relation d'extériorité, d'«
aboutness 2 » : il peutdonc étre défini indépendamment
de l'ecuvre, en fonction de référents ou de références
extérieurs a elle. Le theme selon la thématique, c'est
plutét I'ensemble des significations qu'uneceuvre préte a
ces référents ou a ses références : il s'agit moins d'un
objet extérieur a l'ccuvre que d'une catégorie sémantique
qui lui est propre. Par exemple, le theme de I'« aéré »
étudié chez Proust par Jean-Pierre Richard ne se




confond ni avec l'air que nous respirons ni avec ce que
nous en lisons par ailleurs : il est fait des connotations
specifiques dont se charge dans la Recherche cette
qualité élémentaire.

Ce signifie est donc idiomatique, individuel, ce qui le
distingue d'une conception répandue du theme comme
topos, lieu commun légué par la tradition littéraire.
Jean-Pierre Richard définit le theme comme la « forme
individuelle du connoté ».

Ce recours a la notion de connotation nous introduit a
une autre qualité distinctive du théme selon la
thématique : son caractéere implicite. L'étymologie fait
du « théme » le sujet quiest posé par un discours, et que
l'auteur se propose d'aborder de maniére explicite. Le
theme selon la thématique est non thétique : il n'est pas
posé, mais supposé ; il reste implicite et appelledonc de
la part du critique un travail d'explicitation. Dans la
Recherche, Proust abordeexplicitement le « theme » du
Temps ; ce qu'il dit de I'aéré ne reléve d'aucune intention
de sensdéclarée : il est connoté, non dénoté.

Enfin, les thémes traditionnels sont le plus souvent
d'ordre abstrait, alors que lathématique s'attache a
étudier les modalités concretes d'un rapport au monde ;
non pas le sentiment de la nature en général, mais telle
qualité ou qualification particuliere de la matiere :1'aéré,
le lumineux, le visqueux...

Ces diverses caractéristiques, que j'aurai l'occasion de
préciser et de nuancer, se deduisent du contenu
specifique que la thématique attribue au theme : il
exprime selon elle la relation affective d'un sujet au
monde sensible. Cette conception situe la thématique a
I'opposéde I'nypothése formaliste d'une cl6ture du texte
littéraire ; je voudrais montrer qu'elle n'impliqueni le
réalisme naif, ni le subjectivisme idéaliste, ni
I'impressionnisme critique qu'on lui reprochesouvent.
La thématique ne s'intéresse a l'investissement d'une
objectivité, d'une subjectivité et d'une affectivité dans le
texte que dans la mesure ou celles-ci sont
indissociablement liées les unes aux autres, et ou elles
participent a I'élaboration d'un certain sens qui est I'objet
propre de sa recherche. Cet intérét ne peut se
comprendre que par référence a quelques présupposés




théoriques inspirés de la phénoménologie.

Le premier de ces postulats phénoménologiques, c'est
que « les sens ont un sens », selon une formule
d'Emmanuel Levinas 3. Le monde ne se présente jamais
comme une « réalité » brute, mais comme investi de
qualités sensibles qui sont toujours déja porteuses de
significations. « La qualité » est, selon Sartre, «
révélatrice de I'étre » les significations matérielles, le
sens humain des aiguilles de neige, du grenu, du tassé,
du graisseux, etc., sont aussi réelles que le monde, et
venir au monde c'est surgir au milieu de ces
significations.

Je signale que, dans une autre perspective, Greimas a pu
parler d'une « sémiotique du monde naturel 5 » ; il y a
une logique élémentaire des qualités sensibles, qui
articule l'univers en oppositions signifiantes : léger vs.
lourd, dur vs. mou, continu vs. discontinu...
L'émergence du sens se fait a méme le sentir. Et
I'élaboration des significations littéraires prend appui
sur cette couche primitive des significations sensibles
qui constituent, selon la critique thématique, « la
matiére et comme le sol de I'expérience créatrice ». En
relevant I'ensemble des éléments sensibles inscrits dans
une ceuvre, la thématique vise a une archéologie du sens.
Ce sens réside pour elle dans une certaine attitude du
sujet écrivant a I'égard du monde:elle se demandera par
exemple « quels sont, pour Colette, le sens, les enjeux
du jour naissant 6 ». On rencontre ici un second
présupposé hérité de la phénoménologie : le sujet n'est
pas une substance autonome, mais une relation ; il se
définit par une certaine maniere d'étre au monde, il ne
peut se découvrir qu'a travers ses objets. Si donc
I'écriture est l'activité d'un sujet en quétede lui-méme et
d'un sens, elle passe par la convocation d'un certain
nombre d'objets : choses, corps, formes, substances,
humeurs, saveurs, tels sont les supports et les moyens
d'expression premiers du mouvement par lequel il
s'invente 7. L'image du monde sensible que la critique
thématique découvre dans une ceuvre reflétedonc un «
paysage » intérieur : « l'objet décrit I'esprit qui le
possede, le dehors raconte le dedans8 » ; elle constitue
I'« univers imaginaire » d'un écrivain, fait de tout ce que,
dans le monde, il adopte ou rejette, parce qu'il s'y




reconnait ou cherche a s'en distinguer. Ce partage, qui,
d'apres la formule de Barthes, « divise la substance du
monde en états bénéfiques et en états maléfiques »,
répond d'abord selon la thématique aux exigences d'une
affectivité. Le theme est aussi patheme : le rapport au
monde qui S'y inscrit passe par le corps, il est d'ordre
préréflexif, instinctif. Le sentir est inséparable d'un
ressentir ; I'affectivité imprégneles objets et s'exprime a
travers des préférences ou des répulsions sensorielles
tout se passe comme si nous surgissions dans un univers
ou les sentiments [...] sont tout chargés dematérialité,
ont une étoffe substantielle, sont vraiment mous, plats,
visqueux, bas, éleves, etc.,, et ou les substances
matérielles ont originellement une signification
psychique qui les rend répugnants, horrifiants, attirants.
La logique des qualités sensibles se double donc d'une
valorisation affective, positive ou négative, qui introduit
un nouveau principe d'organisation sémantique de 1\<
univers imaginaire » fondé sur l'opposition élémentaire
de lI'euphorique et du dysphorique. Le recensement des
thémes d'une ceuvre fait apparaitre « un réseau organisé
de godts et de dégodts», « un cadastre tout personnel du
désirable et de l'indésirable » 10. La thématique a
d'abord vu dans ce clivage I'expression de « choix
existentiels » préconscients ; elle a été amenée a
s'interroger de plus en plus sur ses fondements
inconscients, d'ou son association avec la psychanalyse,
notamment dans les travaux récents de Jean Starobinski
et de Jean-Pierre Richard. Mais l'intérét de ces
significations sensibles, de ces préférences affectives,
ne réside passeulement en elles-mémes. En vertu d'un
dernier postulat phénomeénologique, celui de l'unité du
comportement, de I’indissociabilit¢ du corps et de
I’esprit, elles sous-tendent en effet non seulement
I'ensemble des choix existentiels d'un écrivain, mais
aussi ses options idéologiques,esthétiques, stylistiques.
Ainsi, la prédilection proustienne pour le « nappé »
éclaire sa fascination pour les « clans », les milieux
sociaux homogeénes, son culte du « vernis des maitres»,
sa recherche d'une certaine continuité syntaxique.
Dégager les structures d'un « univers imaginaire » peut
donc étre un moyen d'accéder aux structures d'un
univers de pensée et d'écriture ; des unes aux autres, la
thématique cherche a « retrouver des lignes identiques




de développement, des principes paralleles
d'organisation.

Une approche thématique du texte que nous propose Jean-Jacques Rousseau dont
Voici un extrait, mettra ’accent sur les interrogations suivantes a travers 1’analyse de
I’énonciation et de son rapport au genre : qui parle dans ce texte,de qui et comment ? Quel
théme aborde-t-il ? Comment I'enfant est devenu perdu a travers unedouble perversion : la
haine du travail et ’apparition des vices ? Quels sont les indices qui révélent le caractére
autobiographique du texte ? Dans quels passages peut-on lire sa confession des péchés ?

Quelle connotation religieuse peut-on attribuer au titre Les Confessions ?

La tyrannie de mon maitre finit par me rendre insupportable le travail
que j'aurais aimé, et par me donner des vices que j'aurais hais, tels que
le mensonge, la fainéantise, le vol. Rien ne m'a mieux appris la
différence gu'il y ade la dépendance filiale a I'esclavage servile, que le
souvenir des changements que produisit en moi cette époque.
Naturellement timide et honteux, je n'eus jamais plus d'éloignement
pour aucun défaut que pour I'effronterie. Maisj'avais joui d'une liberté
honnéte, qui seulement s'était restreinte jusque-la par degres, et
s'évanouit enfin tout a fait.J'étais hardi chez mon pére, libre chez M.
Lambercier, discret chez mon oncle ; je devins craintif chez mon
maitre,et dés lors je fus un enfant perdu.

Accoutumé a une égalité parfaite avec mes supérieurs dans la maniére
de vivre,a ne pas connaitre un plaisir qui ne fit a ma portée, a ne pas
voir un mets dont je n'eusse ma part, a n‘avoir pas undésir que je ne
témoignasse, a mettre enfin tous les mouvements de mon cceur sur mes
lévres : qu'on juge de ce que je dus devenir dans une maison ou je
n‘osais pas ouvrir la bouche, ou il fallait sortir de table au tiers du repas,
et de la chambre aussitdt que je n'y avais rien a faire, ou, sans cesse
enchainé a mon travail, je ne voyais qu'objets de jouissance pour
d'autres et de privations pour moi seul; ou I'image de la liberté du
maitre et des compagnons augmentait le poids de mon
assujettissement; ou dans les disputes sur ce que je savais le mieux, je
n‘osais ouvrir la bouche; ou tout enfin ce que je voyais devenait pour
mon cceur un objet de convoitise, uniquement parce que j'étais privé de
tout. Adieu l'aisance, la gaieté, les mots heureux qui jadis souvent dans
mes fautes m'avaient fait échapper au chatiment.




Voila comment jappris a convoiter en silence, a me cacher, a
dissimuler, & mentir, et & dérober enfin, fantaisie qui jusqu'alors ne
m'était pas venue, et dont je n'ai pu depuis lors bien me guérir. La
convoitise et I'impuissance ménent toujours la. Voila pourquoi tous les
laquais sont fripons, et pourquoi tous les apprentis doivent I’étre ; mais
dans un état égal et tranquille, ou tous ce qu'ils voient est a leur portée,
ces derniers perdent en grandissant ce honteux penchant. N'ayant pas
eu le méme avantage, ne n'en ai pu tirer le méme profit.

Jean Jacques Rousseau. Les Confessions (Livre 1). XVIII*™ siécle

L’¢tude de I’énonciation permet de mettre 1’accent sur I’imaginaire de I’auteur
quant a la thématique de I’éducation de I’enfant en partant d’une expérience personnelle
propre a I’auteur. De la technique de 1’aveu I’on passe a la confession a travers lesquelles la
voix narratrice s’affirme tout au long du texte pour aborder la problématique de 1’éducation
de I’enfant a I’école, durant son apprentissage projetant une certaine image du maitre et le
role déterminant qu’il joue quant au développement de la personnalité de I’enfant. Le ton de
la satire se méle a la confession du péché qu’avait commis I’enfant a travers un imaginaire
philosophique ou la connotation religieuse du titre constitue un espace discursif tres

signification quant au projet de 1’écriture autobiographique.

L’étude thématique du texte d’Erasme® analysera le théme de 1’éducation a travers un
imaginaire propre a un esprit humaniste de son siecle.

A quelle réalité de I'époque s'attaque ici I’auteur ? A qui s'en prend-il 2 Comment les
décrit-il ? Quels reproches pédagogiques leur adresse-t-il ? Quel ton du texte 1’étude du champ

lexical permet-elle de dégager ? En quoi cet extrait refléte-t-il I'numanisme d’Erasme ?

Toujours affamés et malpropres dans leurs écoles ; que dis-je, des
écoles ? Ce sont plutdt des laboratoires, ou mieux encore des
galéres et des prisons ; au milieu d'une cohue d'enfants, ils
meurent de fatigue, sont assourdis par le vacarme, asphyxiés par
la puanteur et I'infection, et cependant, grace a moi, ils se croient
les premiers des hommes. Sont-ils contents d'eux-mémes quand,
d'une voix et d'un air menacants, ils épouvantent leurs marmots
tremblants, qu'ils déchirent ces malheureux a coup de férule de
verge et de fouet, et qu'ils se livrent a mille accés de fureur!...Mais
la haute opinion qu'ils ont de leur savoir les rend encore bien plus
heureux. Quoiqu'ils farcissent la téte des enfants de pures
extravagances, ils se croient infiniment supérieurs aux Palémons
et aux Donat. Ils ensorcellent je ne sais comment les meres sottes
et les peres idiots, qui les acceptent pour ce qu'ils se donnent. Je
connais un homme versé dans toutes les sciences, sachant le grec,




le latin, les mathématiques, la philosophie, la médecine et tout
cela a fond ; il est presque sexagénaire et, depuis plus de vingt
ans, il a tout laissé pour se casser la téte dans I'étude de la
grammaire. Tout son bonheur serait de pouvoir vivre plus
longtemps pour établir au justela distinction des huit parties du
discours, chose que, jusqu'a présent, ni chez les Grecs, ni chez les
Latins, personnen‘a su faire parfaitement. Comme si c'était un cas
de guerre que de prendre une conjonction pour un adverbe !
Appelez cela insanité ou folie, comme vous voudrez, cela m'est
égal, pourvu gque vous reconnaissiez que, grace a mes bienfaits,
I'animal le plus malheureux de tous godte un tel bonheur gu'il ne
voudrait pas échanger sonsort contre celui des rois de Perse.

Erasme, Eloge de la folie, XVI°™ siécle

La thématique de la guerre sera approchée de la méme fagon en interrogeant le champ
lexical de la violence physique, morale et le traumatisme causé par une telle expérience a
traversla forme du témoignage, a mi-chemin entre autofiction et biographie : la métaphore du

titre en dit long sur I’imaginaire de 1’auteur et I’apologue de la guerre, en voici un extrait :

Toutes les guerres se ressemblent. Ce que j'ai vécu au Liban,
d'autres I'ont vécuen France, en Espagne, en Yougoslavie ou
ailleurs. Toutes les guerres se ressemblent, oui, parce que les
armes changent, mais point les hommes qui fontla guerre ou la
subissent. Enfant, j'entendais I'oncle Michel parler de la "grosse
Bertha". Je croyais qu'il parlait d'une tante ou d'une cousine
lointaine. Ce n'est que plus tard qu'il avait repris a son compte
le surnom donné pendant la Grande Guerre a un gigantesque
obusier allemand, pour parler de la guerre sans éveillernotre
crainte. Lorsque je résolus de retourner au Liban, apres sept
annéed'absence, je fus saisi d'une double inquiétude : celle de
voir le passé me rattraper ; celle d'étre dégu par l'apres-guerre.
J'avais quitté le pays du Cedre pour I'Europe apres avoir, quinze
ans durant, résisté de toutes mes forces a uneviolence qui
n'avait rien épargné. J'avais fréquenté la guerre comme on
fréguentait une femme de mauvaise vie, bu le calice jusqu'au lie
(...). La guerrea été pour moi un insoutenable cauchemar.
Toute ma vie, je regretterai sans doute de ne pas avoir eu une
jeunesse paisible (j'avais huit ans quand la guerre a éclaté,
vingt-trois ans lorsque le canon s'est tu) et d'avoir souvent
regardé la mort de trop prés. Mais ces regrets, ces épreuves,
m'ont donné du bonheur un autre godt. Une journée sans
bombardements, un pont ou ne sévissent pas les francs-tireurs,




une nuit sans coupure de courant, une route sans barrages, un
cielpur que les fusils ne sillonnent pas...tout cela est pour moi,
désormais, synonyme du bonheur. (...) Au moment de franchir
le portique de sécurité de I'aéroport d'Orly pour prendre le vol
128 pour Beyrouth, un voyant rouge s'allume avec un
sifflement strident. Je pose tout le contenu de mes poches. Le
signal retentit. Rien a faire.- Y aurait-il un objet métallique sur
vous ? Me demanda le douanier, exaspére. Je sors de mon sac
une radiographie : — La réponse a votre question ! (...) Une
balle ! Je suis un survivant. Dans ma poitrine, au méme endroit
que le ceeur, mais du coté droit, s'est logée une balle.Vingt ans
apres, la balle est toujours 1a. Je me suis fait a ce corps étranger
qui vit dans mon propre corps. L'en extraire n'y changerait rien:
la guerre m'habite,de toute facon.

Alexandre Najjar, L'école de la guerre. Edition La TableRonde, 2006.




Chapitre 111 La critique d’inspiration sociologique

Décrire les avenues de la sociologie de la littérature contribue a montrer la spécificité
de la sociocritique sur le plan heuristique et épisttmologique. Comme perspective critique,
la sociocritique situe la socialité au principe de la mise en forme des textes a ’instar des
travaux de nombreux et importants chercheurs comme Claude Duchet, Edmond Cros, Pierre
V. Zima, Philippe Hamon, Régime Robin, Marc Angenot, Stéphane Vachon, Michel
Pierssens, Jean- Frangois Chassay, Pierre Popovic, Ursula et Jurgen Link pour n’en citer que
quelques un.

Fondée sur des enquétes de terrain et des collectes de données matérielles vérifiables,
trouvant ses moyens dans la statistique ou I’entretien, la sociologie de la littérature empirique
apour objet le systéme des relations sociales, des modes de socialisation et des pratiques reliés
al’exercice de la littérature, c’est-a dire « la vie littéraire » et I’ensemble des conditions de
production, de diffusion et de consommation qui sont les siennes.

Les travaux de Robert Escarpit et des chercheurs de 1’Ecole de Bordeaux s’intéressent
a la structure et I’histoire des organisations littéraires (cénacles, académies, maisons
d’édition,etc.) ou sur les revenus financiers des écrivains.

En effet, toutes les réflexions sur I’histoire de 1’édition et les stratégies éditoriales, sur
la constitution des réseaux, sur les « sociabilités littéraires », sur la fabrication et les mises en
marché du livre, sur le métier d’écrivain... reléventde cette approche a laquelle s’ajoutent les
études de Pierre Bourdieu sur Le marché des biens symboliques.

Issues de I’ancienne analyse de contenu en sociologie et des théories de la
communication, d’autres voies s’occupent des valeurs, des idées et des représentations
socialesrepérables dans la littérature ou le texte apparait comme un matériau sociologique
dans lequel on cherche des significations localisables (romans écrits par des femmes ou on
représente les probléemes identitaires rencontrés dans la vie sociale réelle, sur la réalité
de I’immigration (comme c’est le cas du roman beur), le racisme...: Cultural studies

sociologie de la création, sociopétique.




1-Sociologie de la littérature

La sociologie de la littérature est a rattacher a la théorie du champ littéraire de Pierre
Bourdieu avec une orientation nouvelle qu’inspire 1’ouvrage des Régles de [’art 13 et
I’ambitionde fonder une « science des ceuvres ». Le « champ littéraire », lieu
d’investissement des « habitus », dispositions acquises sous 1’influence du milieu
socioculturel et de I’expérience dela vie sociale, et espace des « positions » résultant des
relations entre les « agents », les groupeset les institutions, est ainsi régi par des rapports de
concurrence et de domination déterminant « arbitrairement » des valeurs et des classements
et définissant la légitimité des godts et des pratiques (des manieres de parler et d’écrire).

La logique hiérarchisante de sa structure relationnelle fait qu’il distribue des rdles,
impose des conduites et attribue des « positions ». L’objectif est donc celui d’examiner le
rapport entre la position occupée par I’écrivain dans le champ littéraire et le texte lequel est
le lieu d’une « stratégie » d’acces a la scéne symbolique repérable a des éléments particuliers
(choix génériques, fabrique de « postures auctoriales », représentations du métier d’écrivain,
transposition des conflits esthétiques du moment).

Dans les premiers travaux de Pierre Bourdieu sur la littérature, le texte est le produit
deseffets de structure et des interactions et 1’expression de la position des « producteurs ».
Par la catégorie d’« homologie » dans les Régles de [’art, I’auteur accorde plus d’autonomie
au textepar rapport a son propre modele initial : I’écriture et la publication un texte signifie «
jouer un coup », déployer une nouvelle « stratégie » dans un systeme de positions susceptibles
de mutations progressives.

Par ailleurs, ’analyse institutionnelle de Jacques Dubois, les travaux d’Alain Viala,
de Denis Saint-Jacques et de Paul Aron, les essais de Jérdme Meizoz (sur les « postures»
et « positions ») ou de Fabrice Thumerel dans la voie d’une « sociopoétique » ont une part de
sociologie empirique dans la mesure ou I’on doit rebatir I’état du champ a partir de données
matérielles objectives rapportant le texte a cet état.

Quant a la sociologie de la lecture des ceuvres, celle-ci se place sous la banniére de la
sociologie de la vie et des pratiques littéraires se penchant sur des faits objectifs et des données
vérifiables comme 1’évolution des prix de vente, 1’établissement des régles du droit d’auteur,
lamise en place des circuits de diffusion, la composition sociale des lectorats, etc.. Elle peut

également étudier les réactions que manifestent des publics variés, spécialisés ou non, envers

13 Pierre Bourdieu. Les regles de /’art. Geneése et structure du champ littéraire. Paris : Seuil, 1992.

B



les textes et leur esthétique

En effet, les travaux de Hans-Robert Jauss et de 1’Ecole de Constance ont accompagné
sur le terrain de I’histoire et de 1’étude de 1’évolution des normes du gotit I’émergence de
cettetendance critique dans les années 1980. Pour I’« esthétique de la réception » les textes
surviennent dans un « horizon d’attente »déterminé par I’expérience des lecteurs sur le genre
de I’ceuvre, leur accoutumance a des théemeset a une forme, la gestion de 1’écart entre le
langage littéraire proposé et les langages existant dans le monde réel.

Dans cet esprit, I’ceuvre novatrice offre un écart esthétique décisif par rapport a ces
habitudes. Cette prise en compte de la lecture a pour but de dégager des « systemes de lecture
»et d’investissements axiologiques.

Cette critique peut aussi recourir au concept de Bourdieu de « champ littéraire » afin
demontrer que la lecture est « préformatée » par une référence inévitable a des normes et a
des arbitraires culturels tout comme les palmares et 1’idéologie de la littérature produite par
les instances de légitimation et de reproduction que sont la critique et 1’école.

La sociologie de la lecture peut également recourir a la célébre notion d’Umberto Eco,
celle du lecteur coopérant a travers une lecture sociopragmatique du texte. Il s’agit alors
de « chercher comment le texte produit le lecteur dont il a besoin, le faisant complice de son
achévement et de sa possible circulation dans ’espace social ». A ce sujet, les travaux sur
uneanalyse de discours de Dominique Maingueneau sont éclairants par 1’association de la
prévisibilité de la lecture a des caractéristiques linguistiques et génériques, au partage
d’un « pré-dit » (clichés, stéréotypes) et a la « scéne énonciative » d’un discours ou d’un texte.
Aussiles travaux issus de I’analyse textuelle de la poétique de Genette, Jouve et Hamon
peuvent contribuer largement a cette approche sociologique de I’ceuvre littéraire.

Si dans la critique thématique, la philocritique est plus ou moins rattachée a la
philosophie existentialiste, la sociocritique est rattachée a la philosophie socialiste ou
communiste sous 1’égide d’une critique d’inspiration sociologique.

Les Cultural Studies** voient le jour sous 1’égide de I’Ecole de Birmingham et sous
I’impulsion de Richard Hoggart et de Raymond Williamsles. Ayant pour objectif la critique
des formes d’hégémonie culturelle, ces réflexions donnent au terme de culture uneportée
maximale jusqu’a lui faire désigner tout mode de symbolisation et tout octroi de sens accordé
a quelque objet ou fait vital que ce soit. Les Cultural Studies sont transdisciplinaires en ce

sens qu’elles tiennent compte des hybridités et des hétérogéneités inhérentes aux produits

4 Armand Mattelart et Erik Neveu dans Introduction aux Cultural Studies. Paris : La Découverte, 2008.




culturels qui sont souvent rattachés a un rapport de pouvoir.

Ces études ont connu trois mouvements depuis leur naissance en Angleterre tout au
long de leur développement aux Etats-Unis et arrivée récente en Europe occidentale
continentale. L’adoption du concept de « culture » engendra une premiére phase dominée par
des objets de recherche trouvés dans des corpus, des pratiques et des répertoires déclassés,
ceuxde la culture populaire, de la culture des jeunes, de la culture des minorités, des «
subcultures » (celles entourant le jazz ou le punk, par exemple) : I’analyse des représentations
médiatiques en constitua la veine centrale. Influencée par la pensée postcoloniale, par le
féminisme, par 1’éthique politique, par I’étude des marginalités, ainsique par le succes états-
unien de la French theory (Michel Foucault, Jacques Derrida), la seconde phase se caractérise
par une focalisation des recherches sur les questions identitaires liées a des groupes et des
pratiques comme la sexualité oula ghettoisation économique : les gender studies, les gay
studies, les queer studies... en sont des vecteurs majeurs. Enfin, un troisieme mouvement,
fondé sur une critique des phénomeénes reliés a la « mondialisation » (ceterme lui-méme est
I’objet de nombre de discussions) a dirigé maintes recherches vers les mécanismes de diffusion
et de lecture imposes par les industries et les oligopoles culturels contemporains. La littérature
et, pire, ses « grandstextes » sont pour le moins secondaires dans les études trés nombreuses
publiées sous le label des cultural studies.

En référence a Hoggart, ces études sont soumis a des analyses axiologiques et
thématiques des genres et des textes (les romans sentimentaux industriels, les poemes du jour
de I’an, etc.), méprisés par I’histoire littéraire et que les études paralittéraires n’étaient jamais
parvenues a considérer autrementque sous I’angle d’une illégitimation phagocytant leur
potentiel actif sur le plan des représentations.

La sociologie de la création étudie des rapports entre des choses et des mots, relations
entre des aspects de la vie sociale des auteurs, le processus de création et son produit (le texte).

Quant a la sociopétique, celle-ci s’intéresse aux multiples manifestations et

représentations sociales, littéraires, artistiques et autres selon un angle social et poétique.

2-La sociocritique

La sociocritique est différente de la sociologie empirique et de la sociologie de la
littérature par son objet, ses hypotheses heuristiques et sa problématique générale. Elle ne
s’occupe ni de lamise en marché du texte ou du livre, ni des conditions du processus de création,

ni de la biographie de I’auteur, ni de la réception des ceuvres littéraires. Elle ne tient pas ces




derniéres pour un document historique ou sociologique immédiatement lisible comme un
exemple ou comme une preuve. Elle n’isole et ne préleve pas des « contenus».

Ainsi la sociocritique a sa propre logique épistémologique qui n’est pas celle de la
preuve, mais une logique de la découverte appliquée aux proces de sens engagés par les textes.
Considéré comme matiere langagiére, proces esthétique et dispositif sémiotique, le texte
est analysé a travers sa « socialité » que Claude Duchet trace dés la fin des années soixante
dansson programme.

Cette « socialité » du texte se fait par une lecture interne, immanente : « C’est dans la
specificité esthétique méme, la dimension valeur des textes, que la sociocritique s efforce de
lire cette présence des eeuvres au monde qu elle appelle la socialité.». 1°

Dans I’analyse des procédures de mise en texte la «sociocritique interroge [’implicite,
les présupposés, le non-dit ou ['impensé, les silences », écrit Duchet auxquels s’ajoutent les
contradictions, les passages énigmatiques, les dérives sémiotiques, les inutilités (personnages
surnumeraires, énumérations hasardeuses), I’invention pure et simple (d’une langue par
exemple), les relations sémantiques curieuses, les conflits poétiques ou les apories
narratives...En somme, tout ce qui reléve du sens et non de la signification (le sens étant
mouvement et la signification arrét), tout ce qui témoigne d’un déplacement sémiotique
productif, tout ce qui porte la trace d’une complexité sémantique et de ce saut véritable dans
I’imagination qui caractérise les textes de littérature.

L’¢étude de la mise en texte se nourrit des méthodes de description des textes mises au
point dans la « théorie littéraire » et la lecture sociocritique peut se faire en convoquant
I’analyse de texte, la thématique, la narratologie, la rhétorique, la poétique, I’analyse de
discourset la linguistique textuelle :

En sociocritique, I’examen de la mise en forme n’a de sensque
par réversion du texte vers ses altérités constitutives, c’est-a-
dire vers les mots, les langages, les discours, les répertoires de
signes qu’il a intégrés, qu’il corréle les unsaux autres de fagon
problématique, et qu’il transforme grédce a la distance
sémiotique qu’il gagne sur eux par divers moyens scripturaux
qu’il s’agit justement de faire apparaitre et d’analyser. L’étude
de «l’organisation interne des textes, leurs systemes de
fonctionnement, leurs réseaux de sens, leurs tensions »
s’effectue donc en corrélation avec I’examen de « la rencontre
en eux de discours et de savoirs hétérogenes ». L’observation

15 Claude Duchet. « Introductions. Positions et perspectives » dans Claude Duchet, Bernard Merigot et
Amiel van Teslaar(dir.). Socio critique. Paris : Nathan, 1979, 220 p., pp. 3-8, p. 4. Claude Duchet. « Pour une
sociocritique ou variations sur un incipit » dans Littérature, n° I, 1971, pp. 5-14.




du répertoire des savoirs et des discours pris par 1’écriture
conduit a montrer comment ils sont relies a des éléments apriori
sans rapport avec eux, reconfigurés, transformés, ouverts a la
polysémie par elle. La socialité et ’historicitédu texte se lisent
dans ce travail ou la reprise compte moins que la rupture
opérée, I’emprunt moins que sadéformation active et que le
potentiel d’innovation inhérent a cette derniere. Le
sociocriticien pose donc qu’il existe telle chose qu’une
singularité sociosémiotique du texte. Celle-ci n’est ni un absolu
ni une essence, puisqu’elle résulte d’une action, d’une
intervention sur etdans la semiosis sociale qui, une fois
accomplie, relance vers celle-ci de nouvelles possibilités de
sens. 1. Analyse interne de la mise en texte selon les principes
énoncés ci-dessus ; 2. Eversion inductive du texte vers ses
altérités langagiéres constitutives, c’est-a-dire vers les
répertoires lexicaux, les langages sociaux, les discours, les
représentations, les images éventuelles qu’il mobilise et
travaille en «son dedans », autrement dit: versla
semiosis sociale ®environnante prise en partie ou saisieen sa
totalité ; 3. Etude de la relation bidirectionnelle (en aller-retour)
unissant le texte a la semiosis sociale ou a la partie de celle-ci
considérée.®

Les travaux dont la démarche reléve de ce « geste critique » définissent la sociocritique
avec un cadre heuristique ou s’inscrivent beaucoup de problématiques et une variété
méthodologique.

Enfin le but de la sociocritique est de dégager la socialité des textes. Cette socialité
analysable est dans les caractéristiques de leurs mises en forme lesquelles se comprennent
rapportées a la semiosis sociale environnante prise en partie ou dans sa totalité :

L’étude de ce rapport de commutation sémiotique permet
d'expliquer la forme-sens (thématisations, contradictions,
apories, dérives sémantiques, polysémie, etc.) des textes,
d’évaluer et de mettre en valeur leur historicité, leur portée
critique et leur capacité d’invention a 1’égard du monde social.
Analyser, comprendre, expliquer, évaluer, ce sont la les quatre
temps d’une herméneutique.C’est pourquoi la sociocritique —
qui s’appellerait tout aussi bien « sociosémiotique » -peut se

18 Pierre Popovic, « La sociocritique. Définition, histoire, concepts, voies d’avenir », Pratiques [En ligne],

151- 152

2011, mis en

ligne le 13 juin 2014, consulté le 01 décembre 2020. URL

http://journals.openedition.org/pratiques/1762 ; DOI :



http://journals.openedition.org/pratiques/1762

définir de maniéreconcise comme une herméneutique sociale
des textes.’

Si la sociocritique fait du texte un objet social produit par une société a un moment
donné de son Histoire, elle permet, par I’analyse du langage méme et du vocabulaire de la
sociéte, de faire apparaitre la vision du monde propre a I’ceuvre.

La lecture sociocritique interroge ainsi la fagcon dont une société se représente, ce
qu’elle est et son devenir par les dispositifs sémiotiques de naturelangagiére dont elle dispose.

Des romans comme Les Misérables de Victor Hugo ( la France de la révolution) Le
Fils du Pauvre de Mouloud Feraoun, La Grande Maison, L 'Incendie et Le métier a tisser de
Mohammed Dib ( L’Algérie colonisée), Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni (le
désenchatement et la déception au lendemain de I’indépendance), La Soumission d’Amine
Zaoui ( la société algérienne et le despotisme du pere), Le Roman de Beyrouth d’Alexandre
Najjar ( la fictionnalisation de I’Hisoire du Liban) dont le discours, a travers aussi bien le
paratexte que le texte, évoque et annonce fortement tout I’imaginaire social de ’auteur et sa
vision du monde.

Dans Les Misérables, il s’agit bien de I’image condition-méme du peuple a travers la
typologie des personnages comme Jean Valjean et Gavroche, typologie confrontée au point
de vue de narration : le passage sur la mort du petit Gavroche en dit longsur la grandeur des
aspirations du peuple dans la révolution tel que le suggére la mise a mort de 1’enfant
révolutionnaire et toute la symbolique qui se dégage de la scéne décrite « Cette petite grande
ame venait de s’envoler...Je suis tombé par terre, c¢’est la faute a voltaire, le nez dans le
ruisseau, c’est la faute a... ».

Le Fleuve détourné donne a voir la profonde déception a I’indépendance de 1’ Algérie,

les lendemains desenchantés de la révolution qu’exprime poétiquement le titre du roman.

La Soumission s’insurge contre la condition féminine et la supeériorité du sexe
masculin dans la société traditionnelle, despotisme et hypocrisie religieuse derriere lesquels

se cache la figure misogyne et désacralisée du pére faux dévot et de la mére-esclave.

Le Roman de Beyrouth a pour toile de fond I’Histoire et aussi la société du Liban a
travers le regard des générations ayant vécues les moments forts du rayonnement et aussi des

tourments de la guerre.




3-La sociopétique

Alain Montondon définit la sociopoétique!’ un champ d’étude qui, nourri d'une
culture des représentations sociales comme avant-texte, permet de saisir combien celui-ci
participe de la création littéraire et d'une poétique :

Il s'agit moins de sociocritique, toujours plus ou moins
victime d'une conception du reflet, que d'une poétique
au sens étymologique du terme, qui prend en compte les
représentations sociales comme éléments dynamiques
de la creation littéraire. Il s'agit d'analyser la maniére
dont les représentations et I'imaginaire social informent
le texte dans son écriture méme.

Définir les représentations sociales nous fait penser a la
définition de I'eau. Qu'est-ce que I'eau ? Il y avait une
fois deux jeunes poissons et un vieux. Tout en nageant
le vieux salue les jeunes : « Bonjour les jeunes,
comment est I'eau aujourd'hui ? » Les deux poissons
nagent encore un bout de temps tout en se regardant
mutuellement et finissent par s'exclamer : « Maisbon
dieu, qu'est-ce que c'est que cette eau dont il parle ? » Il
en est ainsi des représentations sociales. C'est un milieu
dans lequel nous vivons (et par lequel nous vivons, car
elles nous sont indispensables) et dans lequel nous
baignons tant que nous finissons par ne pas en avoir
conscience. Autrement dit, les realites les plus
importantes et les plus évidentes sont souvent celles
qu'il est le plus difficile de voir et dont il est le plus
difficile de parler. Les représentations sociales sont la
base de notre vie psychique. Elles englobent aussi bien
des concepts (le beau, le bien, le vrai), des objets
physiques (un animal, des arbres, un marteau,etc.) ou
des objets sociaux (vétements, savoir-vivre, danse, etc.),
des catégories sociales ou professionnelles (professeur,
psychanalyste, paysan), etc. Pierre Mannoni écrit fort
justement que l'un des principaux problémes qui se
posent est de connaitre quelles sont les limites des
représentations sociales : leurs contours mais aussi
I'étendue du champ social concerné, les référents

17 Sociopoétique Numéro 1 — octobre 2016 Mythes, contes et sociopoétique. Alain MONTANDON,
CELIS,Université Clermont Auvergne.« Sociopoétique », Sociopoétique [En
ligne], Mythes, contes et sociopoétique , mis en ligne le 13/10/2016, URL : http://sociopoetiques.univ-
bpclermont.fr/mythes-contes-et- sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique



http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/auteurs/alain-montandon
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/auteurs/alain-montandon
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-

culturels évoqués explicitement ou implicitement, les
mécanismes intrapsychiques conscients et inconscients
impliqués, les pratiques sociales et les processus
psychologiques a I'ceuvre, les cadres institutionnels ou
simplement sociaux intéressés. Bref, les représentations
sociales sont présentes dans la vie mentale des individus
aussi bien que des groupes et sont constitutives de la
pensee.

Pour les psychosociologues contemporains, les études
se font a partir de questionnaires, d'enquétes,
d'interviews, de sondages, etc. pour analyser par
exemple les représentationssociales de la psychanalyse
ou de la maladie. Pour nous littéraires qui travaillons
essentiellement sur le passé, ces méthodes
d'investigation sont inappropriées. Les représentations
sociales impliquent une interdisciplinarité essentielle,
car elles relévent aussi bien de I'histoire que de la
psychologie, de la sociologie, de I'anthropologie, de
I'ethnologie, del'imagologie, des sciences des religions,
de la linguistique ou de I'histoire de I'art. Aussi, pour
cerner le champ d'une représentation sociale - par
exemple les représentations des interactionsconcernant
la communication (la politesse) a une époque donnée -,
on doit rassembler un ensemble de données ou se
donnent a lire ces représentations : dans I'histoire des
mentalités, dans l'iconographie, et d'abord dans un
ensemble de textes, qu'il s'agisse de journaux, de traités,
de romans, de lettres, d'autobiographies et de mémoires,
etc., afin de pouvoir dessiner I'état desreprésentations
sociales de l'objet & étudier. Evidemment les méthodes
d'investigation sont différentes suivant le matériau
abordé, mais la finalité reste la mémel. Dans un second
temps, une fois le champ des représentations sociales
mis en place (bien entendu I'exhaustivité ne peut étre
compléte, d'autant que les représentations sociales ne
sont ni homogénes, ni sans contradictions), on
s'intéresse a la maniére dont l'auteur percoit et juge la
societé. Autrement dit, on voit comment il exprime et
met en scene ces représentations, d'une part parce qu'il
les partage pleinement. Premier cas. Il s'agit alors de
voir comment il les construit esthétiquement par I'objet
littéraire.

D'autre part, deuxiéme cas, on voit comment il en est



http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique#_ftn1

pour partie conscient et comment il en prend pour partie
distance (ou encore s'oppose totalement a celles-ci) et
crée a partir de celason ceuvre. Cela dit, I'écart
esthétique provocateur, dans I'exemple des avant-gardes
parexemple, témoigne que l'effet ne peut exister que s'il
entre encore en résonance avec les représentations
sociales de [I'époque - une ceuvre totalement
indépendante et sans lien aux représentations non
seulement n'est pas concevable, mais I'idée méme en
serait absurde.

Alain Montondon montre enfin que 1’objectif de la perspective sociopoétique a partir

des représentations sociales est une véritable poétique.




Chapitre VI La critique textuelle

La nouvelle critique se veut formelle. Elle examine de plus prés le travail de 1'ceuvre,
saforme : 1’écrivain devant son manuscrit n'est plus lui-méme car il se dépasse et s'arrache a
sa nature se fondant dans sa tache d’écrire. De la son travail compte plus que sa personne. Ce
sont la quelques principes d’une nouvelle approche de I’ceuvre littéraire selon laquelle une
bonne lecture doit s'intéresser a la structure d'une ceuvre, a son édifice et architecture pour en
examiner attentivement la composition, I'ordre interne sans laisser aucun détail : le critique
se rend alors a l'atelier de I'artiste pour le voir au travail et non pas I’entendre parler. C’est,
en d’autres termes, une lecture immanente qui recourt a des modeles abstraits, a des
classifications minutieuses, a une rhétorique rigoureuse et décrit avec justesse les contraintes

du discours littéraire.

1-Une approche textuelle

Les travaux de Gérard Genette, Vincent Jouve, la sémiologie et I'analyse structurelle
de Jean Rousset, les lectures polysémiques du S/Z de Roland Barthes et bien d’autres travaux
s’inscrivent dans cette démarche a laquelle s’ajoute une autre conception, celle qui consiste a
montrer le role du lecteurd'établir des relations autour de nceuds de signification, des filiations
imprévues, des rapprochements éclairants. De Ia tout texte fait écho a un autre texte se
trouvant pris dans un réseau de significations, dans une mémoire dont le lecteur est le centre :
Dintertextualité.'8

En effet, I’émergence de la critique textuelle est intimement liée au développement
d’autres disciplines comme I’ethnologie littéraire que les formalistes russes (1’étude des
contespour la recension et le classement du patrimoine) et la linguistique (pour I’¢tude de la
notion delittérarité).

Les approches récentes du texte littéraire ont affirmé un principe fondamental dans la
nouvelle critique affichant leur modernité par un « retour au texte » :

La critique n’a peut-étre rien fait, ne peut rien faire tant qu’elle
n’a pas décidé, avec tout ce que cette decision implique, de

considérer toute ceuvre, ou toute partie d’ceuvre littéraire,
d’abordcomme texte, ¢’est-a-dire comme un tissu de figures, ou

18 Typhaine Samoyault. L'intertextualité, mémoire de la littérature. Paris, Nathan, 2001.




le temps,(ou comme on dit, la vie) de 1’écrivain écrivant et celle
du lecteur lisant se nouent ensemble et se retordent dans le
milieu paradoxal de la page et du volume, précise Gérard
Genette.

Pour d’autres théoriciens, plus radicaux, 1’ceuvre littéraire est tout un systéeme de
signesayant pour interprétant unique la langue comme instrument de découverte et de
description sémiologique comme le pense E. Benveniste?® dans Les Problémes de
linguistique générale.

Pour la littérature, la linguistique, comme « science dure », est une discipline fondée
surla rigueur comme principe fondamentale. Comme sémiologie a vocation littéraire, elle
comporte plusieurs orientations : sémiotique, sémantique, pragmatique...dont I’implication
multiplie davantage les perspectives et ou I’enchevétrement des disciplines est inévitable.

Avec la Nouvelle Critique I’on assiste au retour au texte a travers un regard renouvelé
:I’analyse structurale des récits (Propp et la morphologie du conte, le récit et la sémiotique
de Greimas...), a la rhétorique, a la stylistique, bref a la poétique.

Comme poétique du texte, I’intertextualité est une notion fondamentale dans les
étudesde la nouvelle critique. Par ses dimensions et reposant sur la mémoire littéraire et

culturelle, ’intertextualité est un concept dans 1’analyse littéraire.

2-L’intertextualité

Ayant comme postulat de base qu’aucune ceuvre n’est créée ex nihilo, tout texte se
construit implicitement ou explicitement a travers la reprise d’autres textes, I’intertextualité
existe réellement quand le texte retravaille un autre texte et non pas seulement quand il est
porteur d’une allusion qu’il ne modifie pas. Elle est donc une dimension constitutive du texte
littéraire.

La notion d’intertextualité permet de caractériser la littérature. Sous la plume de
Kristeva et Barthes, revient assez fréquemment 1’idée que tout texte est concerné par

I’intertextualité et Barthes affirme qu’elle est « la condition de tout texte quel qu’il soit »**.

19 Gérard Genette. Figures Il. Paris : Seuil, 1969, p.72.

20 Qui, a coté de Ferdinand de Saussure et Roman Jacobson, est 1’un des trois linguistes ayant joué un réle essentiel

dans la genese des études textuelles.
21 Barthes, Roland. « Théorie du texte ». Article paru dans Encyclopédie Universalis, 1973.




Philipe Sollers, pour sa part, note que : « Tout texte se situe a la jonction de plusieurs textes »

22 1 ’intertextualité sert ainsi a définir le texte littéraire d’ou sa fonction définitoire.

L’intertextualité sert également a I’expliquer d’ou sa fonction opératoire. A ce sujet,
Riffaterre donne a I’intertextualité une fonction d’explication de certains lieux du texte
commele cas des « agrammaticalités », les passages presentant des problemes sémantiques si
on les réfere au réel. Afin d’examiner chaque « agrammaticalité » rencontrée, le théoricien
propose de la résoudre en se référant a I’intertexte dont elle est la trace. De la, I’intertextualité
sert a définir la littérature comme a analyser les procédéslittéraires.

En effet, ’intertextualité est indissociable des travaux théoriques du groupe Tel Quel,
unerevue fondée en 1960 et dirigée par Philippe Sollers. Ils défendent, sous I’influence du
structuralisme et du formalisme russe, une conception du texte comme systéme clos car le
dehorsdu texte est encore du texte (le contexte social et historique font partie du contexte
littéraire).

L’intertextualité peut se définir en un terme simple comme un élément constitutif de
lalittérature : tout texte porte de maniere plus ou moins visible les traces d’un héritage littéraire
.Elleest apparue d’abord sous la plume de Kristeva en proposant de rendre en francais la
notion de dialogisme proposée par le théoricien russe Bakhtine.

L’idée du dialogisme vient de ce que la conscience humaine est traversée par 1’altérité.
ChezBakhtine, le dialogisme est caractéristique de tout discours et sa poétique socio-historique
insistesur le fait que le roman est un assemblage de styles, une polyphonie savamment
travaillée, unediversité de langages et d’idéologies. De cette polyphonie du roman, Kristeva
retient 1’idée que : « Tout texte se construit comme mosaique de citations, tout texte est
absorption et transformationd ‘un autre texte. » 2°Pour elle, I’intertextualité est une dynamique
textuelle.

Le texte ne se référe pas seulement al’ensemble des ceuvres écrites mais aussi au discours
environnant. Elle fait valoir que le texte n’est pas un objet fermé congu selon une volonté
transcendante, mais le lieu d’un travail ou interagissent I’activité scripturale, I’ensemble des
textes déja-1a et le lecteur producteur d’un sens. L’intertextualité est donc une qualité du texte,
une dimension de sa littérarite.

Mais cette notion constitue une rupture avec les notions de source ou d’influence qui

servaient auparavant a etudier les relations entre les textes. Avec I’intertextualité ce qui compte

2230l lers, Philipe. Théorie d’ensemble. Paris : Seuil, 1971, p. 75.

Z Kristeva. Julia « Le mot, le dialogue, le roman », Sémiotiké, Recherches pour une sémanalyse. Paris : Seuil,

1969, p. 144-145.

.




c’estl’aval et les transformations que fait subir le texte a I’amant selon Piégay-Gros.?*

Dés 1976, Laurent Jenny?, limite le sens de la notion en lui donnant le statut d’un
outild’analyse et précise que :

[...] Nous proposons de parler d’intertextualité
seulement lorsqu’on est en mesure de repérer dans un
texte des éléments structurés antérieurement a lui, au-
dela du lexeme, cela s’entend, mais quel que soitle
niveau de structuration. On distinguera ce phénomene
de la présence dans un texte d’une simple allusion ou
réminiscence, c¢’est-a-dire chaquefois qu’il y a empreint
d’une unité textuelle abstraite de son contexte et insérée
telle quelle dans un nouveau syntagme textuel, a titre
d’élément paradigmatique, écrit-il?®.

Dans son étude, il insiste sur la nature de la modification effectuée sur un texte A pour
un texte B. Ainsi parle-t-il d’hyperbole quand un texte grossit et exagére un autre ou encore
d’inversion quand un auteur contredit les valeurs des énoncés qu’il cite. Dans cette méthode,
Laurent Jenny travaille dans une perspective rhétorique, sur les figures de styles.

En 1982, Gérard Genette?’ propose une classification plus générale d’une pratique
qu’il n’appelle plus intertextelle mais transtextuelle?®. Cette notion recouvre
approximativement la notion d’intertextualité telle que 1’entendait Kristeva ou Barthes.

En effet, Genette veut se distinguer par ce changement de terminologie pour nettoyer
lechamp de I’intertextualité et en faire une notion opératoire plus qu’idéologique comme le
fait souligner Sophie Rabau?®.

L’intertextualité est prise dans un sens trés restreint en désignant les relations de
coprésence ou d’inclusion (A est a I’intérieur de B) entre deux textes, alors que les relations

dedérivation (B dérive de A par imitation ou transformation) relevent de I’hypertextualité.

24 pjégay-Gros. Nathalie. Introduction & /’intertextualité. Paris : Nathan, 2002, p. 32.

25 Auteur qui s’interroge sur les frontiéres de I’intertextualité dans une perspective rhétorique en donnantdes
analyses éclairantes.

2 Jenny, Laurent. « La stratégie de la forme », Poétique 8, 1976, pp. 262-263.

27 Genette Gérard. Palimpsestes : La littérature au second degré. Paris : Seuil. Coll. « Points », 1982,

28 Terme proposé par Genette pour exprimer ’ouverture du texte vers d’autres textes. La transtextualité englobe
cinq types de relations : I’architextualité (relation qu’un texte entretient avec la catégorie générale a laquelle il
se rapporte), la paratextualité (relation entre le texte avec tout ce qui I’entoure : titre, préface, avertissement...),
la métatextualité (relation de commentaire qui unit un texte a un autre).Quant a Dintertextualité et
I’hypertextualité,ces deux types sont un peu plus détaillés vue leur importance dans notre analyse.

29 Rabau, Sophie. L Intertextualité. Paris : Flammarion, GF-Corpus, 2002, p. 68.

j



Par I’intertextualité, Genette entend la « présence effective d’'un texte dans un autre »
(Palimpsestes 8), permettant d’identifier un élément d’un texte A inséré tel quel dans un
texte B. Les relations de coprésence comprennent la citation, la référence, le plagiat et I’allusion.
Quant a I’hypertextualité, Genette précise qu’elle repose sur une relation de dérivation d’un texte A

vers un texte B. L’élément repris n’est pas seulement présent dans le texte second,il y est transforme :

J’entends par [une relation hypertextuelle] toute relation
unissant un texteB (que j’appellerai hypertexte) a un
texte antérieur A (que j’appellerai hypotexte) sur lequel
il se greffe d’une maniére qui n’est pas celle du
commentaire. [...] B ne parle nullement de A, mais ne
pourrait cependantexister tel quel sans A, dont il résulte
au terme d’une opération que je qualifierai,
provisoirement encore, de transformation, et qu’en
conséquence il évoque plus ou moins manifestement,
sans nécessairement parler de lui et le citer, écrit-il
(Ibid, p.13).

Dans un autre ordre d’idées, Nathalie Piégay-Gros, reprend la notion d’intertextualité
au lieu de transtextualité et distingue deux types de relations intertextuelles : celles fondées
surune relation de coprésence (citation, référence, plagiat, allusion) et celles fondées sur une
relation de dérivation (parodie, travestissement burlesque, pastiche). Ces différentes formes
intertextuelles créent de multiples effets de sens et parient sur la reconnaissance du lecteur
du modele repris, imité ou parodié.

Ce qui revient a dire c’est que les chercheurs s’entendent pour fonder I’intertextualité
sur un processus de transformation selon lequel la réécriture ne se contente pas de reprendre
passivement un texte ; elle n’est pas une simple répétition ; elle est un véritable travail.
Plusieursformes peuvent étre citées : pastiche, parodie, traduction, imitation, transposition,
adaptation théatrale, cinématographique...Alors tout auteur est aussi lecteur. C'est donc la
transformationqui est source de signifiance.

Cependant, méme avec toutes ces clarifications, I’emploi de la notion reste flou car
soncaractere extensif permet plusieurs interprétations. L’intertextualité est en fait employeée le
plussouvent en un sens qui se situe a mi-chemin entre la conception du groupe de Tel Quel et
celle deGenette. Et ce qui importe donc, c’est de voir comment 1’intertexte organise le texte,
sous quelleforme et dans quelle visée.

La diversité intertextuelle exclue toute tentative de dégager un nombre déterminé de

fonctions qui rendraient compte des enjeux des allusions, des parodies ou pastiches. Genette

.




montre bien dans Palimpsestes qu’il faut s’attacher au régime (ludique, satirique ou sérieux)
afind’analyser les formes intertextuelles et d’en dégager les fonctions et les significations.

L’effet desens varie d’un intertexte a un autre selon le régime suivi.

Nathalie Piégay-Gros note que I’intertexte fait sens suivant trois plans : d’abord du point
devue de I’auteur et de son rapport a I’écriture (la maitrise du style d’un grand auteur permet
d’aboutird une écriture originale), il peut I’étre également du point de vue du lecteur ( le narrateur
fait de sonnarrataire un complice) et du point de vue de la conception du texte, du rapport a la
tradition, a lalittérature (imitation fidele d’un texte antique, production d’une ceuvre par la reprise
de fragmentshétérogenes, collages...) traduisent une conception particuliere du texte nouveau
(Introduction a/’intertextualité 76).

Pour sa part, Vincent Jouve® souligne que I’intertextualité peut assumer des fonctions
tres différentes et orienter la lecture du texte. Parmi ces principales fonctions de
I’intertextualité il évoque la fonction référentielle qui donne I’illusion de la réalité, la fonction
éthique qui témoigne de la culture du narrateur, la fonction argumentative dans laquelle le renvoi
intertextuel peut servirde justification a une attitude, une fonction ludique dans laquelle
I’intertexte demande un décodagede la part du lecteur ce qui suscite une connivence culturelle
entre ’auteur et son lecteur, une fonction critique et une fonction métadiscursive : une facon de
commenter le fonctionnement de telou tel texte.

L’intertextualité a donc plusieurs fonctions et I’effet de sens n’est repérable qu’a partir
du régime selon lequel est formé ’intertexte et son mode d’insertion dont 1’étude participe

pleinement & infléchir la signification profonde du texte.

3-Lectures intertextuelles

Stratégies scripturales dans la pratique intertextuelle d’Amine Zaoui est 3! une lecture
s’inscrivant dans une approche textuelle & travers 1’analyse du roman d’Amin Zaoui La
Soumission.

Le travail se propose d’analyser La Soumission d’Amine Zaoui, auteur qui n’est plus

a présenter puisqu’il est devenu la véritable coqueluche des médias, des universités, des

%0 Jouve, Vincent. La poétique du roman. Paris : Armand Colin, 2001, p. 82.

31 BOUGHACHICHE, Meriem. « Stratégies scripturales dans la
pratique intertextuelle d’Amine Zaoui » in Revue des Sciences
humaines, n°49, juin 2018, Vol B, pp 193-205.Article consultable en
ligne via le lien suivant:
http://revue.umc.edu.dz/index.php/h/article/view/2800/2947

@


http://revue.umc.edu.dz/index.php/h/article/view/2800/2947

chercheurs et méme des colloques qui lui sont consacreés.

A travers I’analyse de ce récit, il s’agit d’illustrer la maniére dont il se préte & une
lecture intertextuelle par sa polyphonie et dialogisme dans les techniques scripturales qui se
proposent comme lieux de sens.

En effet, le narrateur batit son texte par un incessant jeu intertextuel fait d’allusions,
deréférences, d’imitation et de parodie sur le plan thématique tout comme sur le plan formel
renvoyant tour a tour au discours religieux et socioculturel, au conte merveilleux, a I’univers
fantastique et a bien d’autres textes particuliérement ceux de Kateb Yacine et de Rachid
Boudjedra.

Si I’intertexte semble étre un élément important dans la construction du texte, 1’ intérét
de I’analyse n’est pourtant pas celui de cataloguer les sources d’influence mais d’étre sensible
aux interférences des différents intertextes, discours et registres littéraires qui traversent le
texteprésidant a 1’élaboration d’une esthétique propre au récit a mi-chemin entre le conte
merveilleux et la nouvelle fantastique entités bien ancrées dans les réalités sociales
représentées par un narrateur tantét aliéné tantét omniscient. De ce fait la progression
narrative fait passer le lecteur de la douceur du récit d’enfance au merveilleux pourfaire
aboutir au récit angoissant et inquiétant qui méle réalisme et manifestations étranges.

De telles techniques scripturales sont trés significatives et révélatrices des attentes de
I’auteur dans la mesure ou elles permettent d’inscrire le texte dans une esthétique particulicre
pour traduire toutes les images qui obséderont jusqu’a la fin de sa vie le personnage.

Une énonciation polyphonique

L’idée générale que la conscience humaine est traversée par [’altérit¢ conduit
Bakhtinela réfléchir sur le dialogisme, caractéristique de tout discours comme porteur d’un
autre discours. Pour sa part, Kristeva definit ce phénoméne comme prise en compte par le
discours littéraire de I’autre et de son discours sauf que cette altérité concerne des plans assez
hétérogénes2.Quant a Todorov, il en voit une multiplication des voix diverses ou «polyphoniex:
«!’incarnation la plus pure de cette tendance au roman».3Mais il semble que cette polyphonie
et dialogisme, comme idée fondamentale prenant en compte 1’altérité avec un travail de
transformation du discours de I’autre, méne a ce que 1’on appelle intertextualité4d’ou une sorte
de dialogue entre les textes. Dans La Soumission, ¢’est a partir d’une énonciation polyphonique,

qui ouvre le texte a d’autres textes et discours littéraire, social...(parfois synonymes

d’inconscient), que s’établit tout un parcours intertextuel avec ses variantes.

o




En effet, la premiére caractéristique scripturale dans La Soumission est celle liée au

statut ambigu du narrateur : la perspective a la fois clairvoyante et naive dans 1’instance

narrative peut, d’ores et déja, nous apprendre beaucoup sur les rapports familiaux et le monde

compliqué des adultes.

Dans le texte, il semble d’abord que la parole est donnée & un conteur traditionnel

ouvrant le récit et qui est en parfaite connaissance de son rituel:

Aunom d’Allah, plus puissant, plus juste, plus atroce et le
plus clément, je commence mon histoire qui serpente au
fond de cette forét de mon cceur, avant que le temps
sauvage vienne sur elle et que I’oubli n’éponge les
détails.Je demande a Dieu, lui le plus beau et celui qui
aime la beauté, de me procurer une nuit longue a la
longueur des Mille et une nuits, pour pouvoir ouvrir ma
plaie et vous raconter mon histoire jusqu’a sa fin avant que
le jour ne pointe; car celui qui raconte dans la lumiere du
jour engendrera des enfants chauves ou teigneux.
Souhaitons qu’Allah, le miséricordieux nous garde, ainsi
que notre descendance croyante, pour 1’éternité¢ dans sa
bienveillance. Nous sommes la pure semence prophétique,
dit-il pp.13-14.

En outre, cette ouverture traditionnelle du conte renseigne sur un narrateur omniscient

qui inscrit d’emblée la problématique identitaire, celle des origines et de la descendance dont

se réclament les personnages tout au long du récit.Cependant, cette omniscience disparait, par

moments, et céde la place a I’enfant Youneés qui prend aussitot la parole adoptant un point de

vue interne imprimant a son regard étonnement, questionnement, perplexité et naiveté face au

monde des adultes:

Sous I’ceil en éveil de ma mere, je vivais. Un ceil qui ne dormait
point, ne surveillant que mon petit sexe masculin, camouflé
jusqu’a I’age de neuf ans, six mois et vingt-trois jours, dans une
touffe de coton, entouré d’un foulard en soie persane. A n’importe
quel moment, je ne trouvais que celui de ma mere, déshabilleur et
éveillé, braqué sur moi. Il m’était interdit de pisser dehors, dans
la cour poussiéreuse ou tous les autres enfants de mon age
faisaient, sans géne ni complexe, leurs besoins, leurs diableries,
leurs joies. Les rares ou courts moments ou j’étais autorisé a sortir
pour jouer avec les autres, je ressentais en moi cette voix piquante
de ma mere tournant, comme une toupie, dans la téte: ne fais pas
pipi dehors. Ne te déshabille devant personne. Si dans 1’urgence

3




tu as envie de pisser, fais-le dans le coton et dans la soie, dans ta
robe. A I'image de mes cinq sceurs, et jusqu’a I’age de neuf ans,
six mois et vingt- trois jours, je portais des robes fleuries de vert,
de jaune et de rouge. J’adorais mes petites robes fleuries. Nos six
robes étaient coupées du méme tissu, acheté et cousu chez un
tailleur juif, Haroun Sadek, dit-il, pp.14-15.

Par cette énonciation polyphonique, le texte introduit son dialogisme par la coexistence
de deux voix, celle d’un narrateur omniscient, adulte et un parfait conteur ; et I’autre, celle d’un
enfant rapportant naivement ses impressions ce qui donne a voir une structure narrative de
dédoublement balancant le lecteur et le confrontant a un puzzle ou chacun des personnages y
met des piéces pour créer une vision globale du passé et de ses conséquences sur la vie familiale.
Par exemple 1’enfant nous apprend plus tard que la surprotection de la mére est due a sa peur
car elle ne voulait pas révéler 1’identité masculine de son enfant pendant la guerre, ni I’inscrire
dans I’¢état civil alorsque 1’autre narrateur I’interpréte d’une autre maniére voyant dans cette
relation un désir incestueux de la mere, une obsession qui constitue un leitmotiv et un

programme narratif dans le discours du récit.

Ainsi tout peut se lire dans I’incipit: la convocation du tailleur juif au moment ou 1I’enfant
raconte son identité sexuelle ambigte (fille ou garcon?) anticipe le regard du narrateur-adulte
qui raconte par la suite 1’adultére de sa mere, histoire qui rime avec sa quéte d’un pére inconnu:
Hadj Rahim ou le tailleur juif? Le narrateur se laisse emporter par 1’énigme de ses origines et
celles aussi de sa sceur Khokha, une constance référentielle qui rappelle la figure mythique
Nedjma de Kateb Yacine. Le narrateur clot ainsi son récit dans 1’exil, la solitude et I’ignorance

de la réalité et de son identité.

Par ailleurs, et au fil de la narration, le regard de I’enfant change pour devenir celui d’un
criminel qui veut mettre fin a ceux qu’il n’aime pas. C’est ainsi qu’il tue dans ses réves et dans
son écriture la plupart des membres de sa famille en inventant 1’épisode de 1’épidémie pour se
débarrasser de ses quatre sceurs ou les démones pour ne garder que la plus jeune, Khokha, qu’il
aime et envers laquelle il vouait une passion incestueuse. Il a tué également sa tante Fatna dont
la soumission aveugle a son mari lui étreint le cceur tout comme la femme de son grand pere
Houria, Maya ou Maria qui était a ’origine de la fugue de sa grand-mére et enfin son grand
pére, le fékih amoureux de la poésie et des femmes. Par cette dispersion volontaire des membres
de sa famille, le narrateur trouve le champ libre de se concentrer sur le récit de sa mére, de son

pére et de Khokha dans des histoires de rivalités, de passions dévorantes et d’inceste. Cela ne

]




rappelle-t-il pas ces histoires compliquées ou un héros problématique, victime de son entourage,

mais conscient de son état, procede a I’aveu et a la confession ?

Ce que confie le narrateur-personnage au lecteur c’est cette soumission inexplicable et
inouie qui le pousseet a laquelle il attribue beaucoup de sens. A cet égard la fonction descriptive
et thématique du titre La Soumission est trés significative :-c’est la soumission des femmes a
leurs maris,-la soumission de son pére au desir féminin et a sa mystérieuse bibliothéque a
I’origine de son obsession : «Mon pere, avec son Coran et ses livres de poemes d’amour et
d’histoire des prophétes et des apotres, bien reliés, ne mourra jamais. Il est fait pour la vie, les
fétes, les voyages, les femmes, les larmes, les chevaux, les pistaches et les festins», dit-il, p 59,
il ajoute qu’il «était fier, majestueux et satisfait de sa bibliothéque, unique en son genre dans
la région, les volumes étaient bien rangés sur les étageres en bois verni, qui occupait tout un
mur. Ma mere analphabéte, elle aussi, était hantée par le secret du fond de cette bibliotheque»,

écrit-il, p 86.

Toutes ces descriptions on les retrouve dans pratiquement tous les romans d’une
génération de la littérature maghrébine que 1’on appelle «Les enfants terribles».5-
Paradoxalement cette «aliénation» explique aussi celle du narrateur qui rejoint le désir de son
pére a travers le désir incestueux envers Khokha puis passe a sa fascination par la lecture:«Sous
mes bras, dans un sac d’alfa, je portaisles livres de contes et d’histoires d’ amour et de guerre
que m’avait offerts cette belle maitresse Castella», dit-il, p. 59 en évoquant ses lectures d’Henri
Miller sous I’ceil vigilant de son pere.La posture de I’énonciation permet donc une
fragmentationde la réalité ressuscitant ’ambiance familiale a travers des récits réels,
imaginaires et des mensonges qui s’expliquent par les délires, les hallucinations: «Histoire sur

histoire. Rien sur rien. Rien n’était juste, mais tout semblait vrai» avoue-t-il p. 125.

Le dédoublement du narrateur et son aliénation agissent dans 1’espace textuel du récit a
travers I’énonciation qui s’élabore dans une dynamique bivocale faisant entendre deux voix en
relation dialogique. Le dialogue s’établit également avec d’autres textes (du discours social,

religieux et littéraire) que le narrateur convoque a travers différentes formes.
Récits croisés et intertextes

La Soumission raconte 1’histoire d’une famille aux filiations incertaines. Le narrateur
commence et termine son récit par la tragédie de sa mere et le despotisme de son perea travers
un méme jeu de fascination/répulsion et de vérité/mensonge de 1’image des parents: «Elle était

soumise et éteinte. Je désirais vomir, expulser tout ce gu’il y avait dans mon ventre, sur le




visage de mon pere, dont le nez fut toujours enterré entre les pages de son gros livre. Je ne

haissais pas mon pere. J aimais ma mere, obéissante et réduite a la merci de ce bon croyant»

pp. 118-1109.

Un renversement de situation s’opére au fil de la narration et ou la soumission de la
mere se transforme en une vengeance par I’inceste et I’adultére et I’image d’un pére tyrannique
est justifiée par son aliénation telle que nous la présente la figure d’un fekih assoiffé de savoir
et de connaissances religieuses et qui, pétri d’une vaste culture arabo-musulmane, son seul désir
¢tait d’étre a la hauteur de sa lignée: Mon pére avait bonne foi en Dieu et en son prophete, il ne
cessait de répéter dans I’oreille de ma meére qu’il entendait, chaque jour avant la priére de I’aube,
une voix céleste lui souffler a I'oreille qu’il était le descendant du Prophéte, et qu’il lui
ressemblait par son physique: la barbe soyeuse, le front illuming, la taille et méme les dents
blanches. Depuis, il n’avait jamais interrompu ses prieres, la lecture de la Sira et la

consommation de son legmi.

Emporté par I’amour de Dieu et de son prophete, il vendit la seule vache qui lui restait,
pour partir jusqu’a Fés et achetait une centaine de volumes et de manuscrits : une nouvelle
édition de la Sira d’Ibn Hicham (mort en 834), Kitab al-ibdah fi ilm annikah de Assoyouti (mort
en 1505), Sahih de Moslem (mort en 874) pp. 85-86.

A travers la métaphore filée animale du loup et du renard affamé, le narrateur décrit la
passion dévorante de son pere envers les femmes allant jusqu’a I’illicite, le péché et I’inceste
«Mon pere, a son habitude, lisait a haute voix tant6t des versets de la sourate Annicae (les
femmes), tantot des passages de la Sira, biographie du Prophéte, tant6t il s’adonnait au silence,
sirotait sa boisson préfeérée, le legmiy, p. 61, il récitait le Coran au rythme d’un magameandalou
chanté par la voix chaude et mielleuse de Khokha, p. 74 dont le nom signifie la péche jouant
sur la sonorité du mot pour faire le portrait de cette fille et sceur «belle aux frontieéres du grand
péchéx», dit-il p. 66.Le narrateur nous présente 1’image d’un enfant obsédé par le spectre d’un
pére bouleversé par la beauté splendide de sa belle mere et possédé par son desir ardent pour sa
fille adoptive Khokha attendant avec impatience ses neuf ans et cherchant par tous les moyens
a accélérer sa puberté pour I’épouser comme dans la Sira du Prophete, histoire répétée plus de
trois fois dans le texte signalée par une citation entre guillemets et en italique: «Abou Bakr
aurait envoyé sa fille Aicha porter au Prophéte une coupe de dattes et lui dire: «Mon pére te
demande si elles sont assez mdres pour toi!» La réponse du poéte fut bréve et insistante : « Nous

acceptons, nous acceptons, nous acceptons!» et, joignant le geste a la parole, il attire vers lui la




gamine en la saisissant par le bout du vétement. Choquée, I’enfant cria au traitre lubrique.», p

139

.Cette coprésence des fragments de la Siratraduit le désir aveugle du pere de suivre le
chemin du Prophete, il passa toute sa vie a lire les volumes des manuscrits achetés a Fes ou est
évoqué le mariage avec les enfants, pratique qui n’était ni rare ni refusé car elle assurait les
rapports intimes entre deux familles. D’autres histoires de houris que les bons musulmans
réveront de trouver dans leur harem au paradis peuplent I’imaginaire du pére et accentue son
obsession: «J étais triste de le voir dans un tel état. Je ne le haissais pas. 1l était le huitieme
dormant (...). Je pardonnais a mon perequi révait de noces plus grandes que celles de Zayneb.
Lui qui révait de devenir prophete», p.89.

Le narrateur dissimule dans cette parodie tout I’univers religieux et socio-culturel de son
pére a travers une tonalité ironique.D’autre part, I’image de la belle-mére, convoitée par le pére
et I’enfant, renvoie implicitement a celle de Rachid Boudjedra tout comme sa maniere de dire
sa haine et sa révolte, espace scriptural ou le lecteur est violemment interpellé comme le fait le
narrateur de Rachid Boudjedra par un cynisme tonal qui s’exprime dans le champ lexical de la
nausée: «la présence de mon pere a la maison me génait, me donnait des douleurs au ventre,
I’envie de vomiry, p. 79, «je confesse, j’avoue, plutdt je vomis tout ce que j’ai entassé dans le
cceur», écrit-il, p. 36, ou encore: «Facea mon pére, je sentais toujours, une révulsion, un
sentiment d’horreur», p.107 et les images obsédantesdes femmes soumises qui, dit-il, «finirent
leur vie cauchemardesque par la répudiation», p.38 ou celles du sang de la mariée telle une
«béte qui attend son égorgeur», p. 37.

Néanmoins, ces images qui rappellent les romans de Rachid Boudjedra subissent
d’autres scénarios a travers lesquels le narrateur tente de reconstituer, par ledialogisme, 1’image
soumise de la mere chez Boudjedra pour la doter d’une force qui s’explique par la vengeance
dans I’inceste avec son enfant et 1’adultére a travers sa relation avec le tailleur juif, une scéne
qui rappelle aussi les origines douteuses deNedjmade Kateb Yacine et le mythe du mariage
consanguin par un renversement de situations. L’enfant Younes se laisse emporter par cette
énigme des origines étant incapable d’identifier son véritable pére: Hadj Rahim, le descendant
du Prophéte ou alors Haroun Sadek le tailleur juif? Il était également incapable d’affirmer son
identité sexuelle jusqu’au jour de sa circoncision, seul moment qui lui a permis de recouvrir son
identité¢ masculine. Il a cessé de porter des robes fleuries et commence a désirer sa sceur et future
belle-mére Khokha. Ainsi I’inceste constitue une autre constante référentielle qui revient

souvent dans le texte que 1’on rencontre aussi dans le récit énigmatique de Khokha qui se




métamorphose tout au long de I’histoire et dont 1’origine et la réalité demeurent confuses. Sceur,
fille adoptive, esclave offerte a son pére, belle-mere et princesse targuie Tine-Hinane qui
peuplait jadis les contes berbeéres, telles sont les différentes représentations de Khokha par sa

double métaphore sexuelle (la péche mare) et religieuse (le péché).

C’est sa présence qui a bouleversé la famille étant a 1’origine des conflits entre la mére
et le pere et entre le peére et ’enfant qui devient déserteur, aliéné et hystérique.Ces récits croisés
sont accentués par l’intertextualité qui retravaille le texte et lui donne sens: 61’intertexte
religieux, celui social, culturel ou encore littéraire, quelque soit la forme sous laquelle il apparait
ou son mode (citation, référence, allusion pastiche, transposition, parodie...), indépendamment
du caractére immanent et clos des partisans du structuralisme, renseigne aussi sur le texte et le

monde et délibérément sur la vision du monde de 1’auteur.

Mais une telle lecture suppose le role actif d’un lecteur qui seul:«est en mesure d’établir
les rapports entre les textes, I’interprétant et intertexte; celui dans 1’esprit duquel a lieu ce
transfert sémiotique de signe en signe», précise M. Riffaterre.7Par ailleurs, le lien intertextuel
s’explique par le statut générique du texte: I’architextualité, telle que définie par Gérard
Genette8, peut a juste titre compléter cette lecture de la vision du monde et de I’imaginaire que
nous propose La Soumission. Architextualité: du conte merveilleux au récit fantastiquePar une
structure narrative soigneusement élaborée, le narrateur entraine irrésistiblement son lecteur
dans le fil de I’intrigue et le meéne vers le dénouement dans un univers ou se cotoient le rationnel
et le surnaturel, le réel et I’imaginaire, la vie et la mort pour dire I’amour, la violence, les liens
familiaux saccagés, le désir de I’inceste et la soumission. A cet effet, le merveilleux et le
fantastique semblent étre les deux voix possibles pour explorer les espaces ambigus et rendre
compte de la psyché des personnages.La troisieme stratégie scripturale est celle touchant au
genre ou ’architextualité dans la terminologie de Gérard Genette. Cette relation est évidente,
elle fait subir au récit les lois d’autres genres. Ainsi le roman familial et réaliste qui s’ouvre a

la maniére d’un conte merveilleux bascule dans le fantastique.

En effet, le récit s’inscrit d’abord dans la tradition du conte dont il respecte les
caractéristiques dés 1’incipit qui rappelle la formule habituelle «Kane Ya Ma Kane», et a
I’occasion de chaque séquence, le conteur introduit le discours de 1’oralité «Ne dépensez pas
deux mots si un seul suffit» ou encore «Au bout de la patience il y a le ciel», proverbe targuie.
Or I’auteur n’a nullement I’intention d’entrainer ses lecteurs dans 1’univers bien ordonné du
merveilleux, c’est pourquoi il recourt a la structure des Mille et unes nuits qui se présente

comme un mod¢le pour aborder et dire le monde de son pere. L’enjeu se trouve donc dans la




confrontation d’un enfant innocent a un monde absurde, séduisant et chargé d’érotisme a travers

les épisodes nocturnes du pere dans son harem.

Le récit évolue au rythme des images réelles et irréelles des nuits interminables ou
I’histoire familiale croise le merveilleux des contes orientaux et berberes jusqu’a la clausule ou

le narrateur raconte le destin de chaque personnage:

Mon pere perdait son jardin d’éclat, s’adonnant a un délire
fiévreux et hystérique. 1l voyait sa belle-mére, femme de péche,
dans sa poésie ou sa fitna, Houria, Maya ou Marie, sa princesse
Khokha-Tine-Hinane, la Targuie (...). Quant & ma mére, par son
grand cceur et sa bonté, elle accomplissait sa sortie nocturne, ou
elle pratiquait, et pour 1’éternité, I’équitation sur le dos d’une
tombe (...). Dans sa mort, Khokha, nubile, batit en moi des soleils
et des terres vertigineuses et sans bords, réveillant en moi les
brdlures de la jalousie: elle possédait en sa possession tous les
cieux et toutes les histoires (...) et moi, j’étais nu, sans coquille,
sans ombre, sans histoire et sans pére. Avec 1’aide de Dieu, le
Miséricordieux, le Compatissant, et le salut son prophete, je finis
mon histoire, avant que la nuit ne débouche sur la lumiére du jour,
pp. 150-151.

S’il associe son récit au conte, Amine Zaoui joue également avec un autre genre et I’on
retrouve dans La Soumission des aspects propres au récit fantastique: unité de I’intrigue ( il
s’agit du récit du pere et de la mére), I'unité de I’espace (1’histoire se passe dans son village ou
douar), I'unité du temps (I’enfance de Younes), trés peu de personnages(le pére, la mere,
Khokha et le narrateur homodiégétique) et la chute surprenante sur la réalité de Khokha, celle-
ci n’est pas sa sceur comme il le pensait mais la future femme de son pére.A cette spécificité

formelle du récit fantastiques’ajoute une spécificité thématique caractérisée par 1’intrusion

sournoise et brutale du mystére dans le tissu de la réalité.

En effet, les apparitions nocturnes, les cauchemars, les dédoublements, les créatures
mystérieuses, les objets maléfiques orchestrent 1’ambigiiité des faits. C’est ce que montre
I’image ambivalente de sa mére : elle est protectrice, tendre et nourriciére, tantot idéalisée,
élevée au rang d’une déesse mythologique belle et chaste: «Ma meére était silencieuse, calme et
expressive, une déesse grecque. Une déesse de la haute sagesse», p.102; mais il lui attribue, par
d’autres moments, des traits inattendus soulignant son caractere incestueux, cruel et agressif car
elle menait une existence bicéphale, le jour elle est mere tendre, femme soumise et épouse

chaste, le soir elle est maitresse du tailleur juif et traitresse de son pére dans un corps plein de




chaleur et de secret:«Sur la tombe, la folie et 'insolence dépassaient les mesures, ses yeux
malicieux de chatte sauvage, hésitant entre le bleu, le vert et le noir, luisaient dans cette nuit
automnale. Je sentais [’odeur du baroud'», p.103.Ainsi la beauté de la mere se transforme en
une effrayante diablerie, la mére se métamorphose en une étrange créature dans des scenes
nocturnes pour venger sa soumission: elle fuit la maison de son mari le laissant dans les bras de
Khokha pour rejoindre son amant défunt le juif Haroun Sadek et c’est dans le cimetiere qu’elle
s’exerce a 1’équitation, une activité fortement marquée par une connotation sexuelle ou elle

retrouve sa féminité et dont le but est de dissiper sa frustration.

En conséquence, c’est cette image inquiétante de la mére qui a nourri chez I’enfant ce
sentiment d’ambigiiité envers les femmes qu’il exprime a travers une étrange dualité : la bonté
d’une mére soumise mais indigne car amante en perpétuelle métamorphose. La jalousie et la
vengeance sont donc a 1’origine de cette métamorphose contribuant au développement d’un
instinct autodestructeur : la mére perd la raison: «Ma mere, constatant la place capitale
qu’occupait Khokha dans nos cceurs, mon péere et moi, souffrait de 1’intérieur. Incendiée par
une rage teintée de jalousie, elle avait fini par perdre la raison et 1’équilibre et ne plus sentir la
terre sous ses pieds», dit-il, p.73.Le portrait ambivalent de la mére permet enfin de I’inscrire
dans une longue tradition littéraire, celle de la femme a craindre, séduisante et fatale a travers
son image ambivalente: « 4 présent, ma mére s’envolait dans son huitiéme ciel. Elle était trés
belle dans sa rage bleue. Soudain, une mélancolie m envahissait le cceur, je sentais un froid
terrible habiter ma téte et genoux, je décidai de quitter ma cachette et de rejoindre la maison.
Une pluie fine et douce tombait sur la makbara. Ma mere était toujours sur le dos de son cheval
(...) L’image de ma mére sur le dos de son cheval me hantait, me harcelait: elle avait les yeux
marrons, ambrés plutét, quand ils devenaient gais...je constatais que la couleur de ses cheveux
était rousse. Une couleur excitante, séduisante, qui provoquait le plaisir charnel », dit-il, pp.
104-107.

Le narrateur précise dans une citation sans référence que «La coloration rousse est
diabolique et séditieuse. Nombreux sont les prétres qui ont envoyé des lettres de menaces aux

artistes qui portaient des cheveux de couleur rousse», dit-il, p. 108.

L’insertion de cet intertexte nous plonge encore une fois dans I’univers fantastique des
récits sur les femmes séduisantes et fatales qui conduisent au péché a travers des figures
changeantes, des créatures fascinantes, des revenantes, femmes-vampires et diables, origines
de tous les maux. Il est donc clair que le narrateur recourt aux célébres textes misogynes9de la

tradition occidentale en partant du discours biblique pour partager le méme imaginaire: «Mon




pére, qui aimait les belles femmes qui fautent sans remords, a I’image de Houria ou Maya,
n’avait jamais confiance en elles. Il disait en commentant I’histoire d’Adamet Eve: la femme
est un serpent a sept tétes», dit-il, p.79, ou encore: «4h les femmes, elles sont les sceurs de
Satan!», dit-il, p. 133.

Le récit d’Amine Zaoui analyse les lieux fantasmatiques du despotisme oriental arabo-
musulman en convoquant I’intertexte religieux et les textes des grands mystiques, il croise
d’autres imaginaires tout en séduisant le lecteur par des moyens détournés, des jeux
intertextuels, des hypotextes potentiels et une architextualité a travers le merveilleux et le
fantastique comme autant d’hallucinations qu’il exprime par les secrets et les mensonges du
roman familial. Le recours aux multiples figures symboliques donne acces a la signification
idéologique du texte romanesque ou le religieux, le social et le littéraire s’interpénétrent et ou
I’accent est mis sur la déconstruction du discours social en méditant longuement sur 1’enjeu des

pouvoirs masculins.

Références

1Amine Zaoui. La Soumission. Alger: Marsa, 2001.

2Bakhtine, Mikhail. Esthétique et théorie du roman. Paris: Gallimard, 1978, pp.222-225.

3En ce sens que le dialogisme peut désigner la relation entre un narrateur et son destinataire, ou
alors entre un auteur, narrateur avec son personnage. Kristeva insiste donc sur la relation a la
fois linguistique et littéraire entre les genres littéraires mais aussi entre le texte et son

destinataire ou encore entre la
4Subjectivité d’un narrateur et la conscience de son personnage comme spécificité du roman.
4Todorov, T. M. Bakhtine, Le principe dialogique. Paris: Seuil, 1981, p.103.

SPour Kristeva, Sollers, Riffaterre et Barthes, tous les textes sont concernés par I’intertextualité:
«condition de tout texte quel qu’il soity, R. Barthes «De I’ceuvre au texte», 1971, repris dans

Le bruissement de la langue. Paris: Seuil, 1984, p.73.

6Notamment Tahar Ben Jalloun, Rachid Boudjedra, Mourad Bourboune pour n’en citer que
quelques uns.7«L 'intertextualité est donc partie prenante de la constitution du sens qu’elle
détermine et, inversement, le repérage de l’intertexte contribue a I’établissement du sens», note

Sophie Rabau dans L’intertextualité.Paris: GF Flammarion, 2002.

8M. Riffaterre. Sémiotique la poesie. Paris: Seuil, 1983, p.205-207.




9Gérard Genette. Palimpseste. La littérature au second degreé. Paris: Seuil, Coll «Points», 1982.

10A ce sujet ’ouvrage de Pierre Darmon, Femme, repaire de tous les vices. Misogynes et
féministes en France XVle-XIXe siecles. Ed André Versaille, 2012, présente toute I’histoire de
la misogynie en remontant a ’antiquité, au judaisme, aux Ecritures saintes, aux discours des
péres d’Eglise, aux grivoiseries proverbiales... jusqu’au XIXe siécle ou cet esprit s’illustre dans
différentes formes d’expression artistique comme une littérature que 1’on classe aujourd’hui
dansle genre fantastique et que I’on désigne par vampirisme des femmes ou encore celle dont

le thématique se concentre sur I’image fatale de la femme.

ZAOUI, Amine. La Soumission. Alger: Marsa, 2001.(Euvres littérairess BOUDJEDRA,
Rachid. La Répudiation. Paris: Denoél, 1969.« YACINE, Kateb. Nedjma. Paris: Seuil,
1956.0uvrages critiquess BAKHTINE, Mikhail. Esthétique et théorie du roman. Paris:
Gallimard, 1978.« BAKHTINE, Mikhail. Esthétique de la création verbale. Paris: Gallimard,
1984.

Intertextualité mythique et pensée ésotérique dans Elias d’Ahmed BENZELIKHA
analyse la présence de I’intertexte, la forme sous laquelle il apparait, les fonctions qu’il assume

et le sens qu’il véhicule dans le roman Elias d’Ahmed BENZELIKHA.

L’hypothése serait qu’en tant que phénomene littéraire, la réécriture est une stratégie de
I’auteur (ce fin lecteur puisque les écrivains sont d’abord de grands lecteurs) qui participe

pleinement a 1’édification du sens du texte quel que soit le mode d’insertion de I’intertexte.

En fait, I'intertextualité comme phénomene littéraire et réécriture ne se limite pas au
constat lequel met les textes en relation avec un ou plusieurs autres textes, mais elle cherche a
rendre compte des liens que les ceuvres tissent entre elles, de leur entrecroisement et de leur
dépendance. Citations, allusions, références, parodies, imitations...sont de permanents revois

de la littérature a elle-méme ou a d’autre discours.

Par ailleurs, I’intertextualité constitue un instrument de lecture des textes littéraires pour
analyser leur poétique. C’est le propos de mon intervention dont 1’objectif est de montrer les
modalités de I’écriture dans le roman Elias d’Ahmed Benzelikha et de leur rapport a
I’intertextualité. Cette lecture vise a dégager une dimension discursive du roman en decryptant

le recours a I’intertextualité mythique en élucidant sa fonction.




En effet, c’est a partir d’une somme d’ceuvres que I’intertexte mythique peut se lire dans
le roman de Benzelikha. Multiple et varié, I’intertexte offre au texte de I’auteur un caractére a

la fois poétique mais aussi et surtout sémantique et symbolique.

Les mythes sont mis en scéne dans le récit mais dans un contexte nouveau et ou
I’intertextualité revét une signification importante a travers le jeu allusif (allusions implicites
ou explicites), les clins d’ceil, interférences textuelles, métamorphose, dérivation de sens,

parodie...

Le roman est une invitation au voyage a travers la Méditerranée traversant temps et
espaces revisitant les mythologies du monde et les écritures saintes et autant de textes sacres et
profanes pour raconter I’odyssée d’Elias, son initiation, son mysticisme, sa quéte de soi et de

connaissance.

Dans Elias, le romancier semble renoncer au réalisme en recourant aux voyages dans
diverses mythologies par I’entrecroisement du passé et du présent, a la recherche d’une certaine
unité et harmonie exprimée avec force a travers I’inscription d’une pensée ésotérique.
(L’ésotérisme étant une tradition de la plus haute antiquité de la face cachée de toutes les
religions et les philosophies (la gnose, 1’alchimie, ’occultisme...), bref tout un domaine

spirituel.

Pour analyser les modalités de cette écriture, une série de questionnements s’ imposent :
le roman d’Elias est-il en relation avec d’autres textes antérieurs ? Reprise de mythes ?
lesquels ? Parodie d’une thématique, d’un auteur classique ou imitation ? Quel effet cela

produit-il ? Quelles sont les conséquences de cette référence, reprise, parodie ou allusion ?

L’intérét est donc celui d’analyser le foisonnement intertextuel qui assigne au texte une
logique perturbée et un éclatement multidimensionnel correspondant a une abondance de

références culturelles et littéraires.

Les liens intertextuels et mythiques ne sont pas que de simples indices de filiation
thématique ou d’influence d’un auteur particulier, mais les moyens d’un déplacement, voire

d’un détournement pour une construction d’un sens nouveau adéquat au contexte d’énonciation.

L’intertextualité dans Elias se répartit en diverses classes bien distinctes : mythologie
grecque (Ulysse), orientale (Sindbad), religieuse (les écritures saintes : le messager Elias, Ahl

el kahf, les 07 dormeurs), culturelle (1’Histoire des idées) et littéraire (L 'ile au trésor de Robert




Louis Stevenson, Robinson Vendredi ou les limbes du pacifique de Michel Tournier, Le vieil

homme et la mer d’Ernest Hemingway).

Sur le plan thématique, le voyage est une odyssée transportant le lecteur a I’ Antiquité
méditerranéenne, de la Gréce homérique jusqu’au continent asiatique et en filigrane un univers
livresque et un monde mythologique. De ce fait, la structure du récit est particuliere et bien
qu’elle soit lin€aire, elle obéit pourtant a une logique propre au romancier, une logique
déroutante par I’éclatement du temps entre 1’¢ére mythologique et le monde contemporain auquel

correspond un éclatement spatial entre la Méditerranée, la Grece, les contrées asiatiques...

L’inscription de I’intertexte mythique dans le récit part de I’idée de ce qu’un texte fait
ou peut faire des autres textes, comment il les transforme, les assimile ou les disperse cherchant
a comprendre en quoi Ahmed Benzelikha se rapproprie ces récits d’aventures comme
L’Odyssée et d’autres références relatives a 1’ésotérisme, de savoir quelles en sont les
principales connotations. En effet, si cette inscription consciente manifeste une vérité, celle-ci

demeure symbolique.

Dans cette optique, l’intertexte et le mythe apparaissent comme des ¢léments
structurants dans le texte, travaillant son organisation et infléchissant son sens. Et si I’approche
intertextuelle analyse les liens qui se tissent entre le texte et son intertexte, elle permet
¢galement d’¢étudier leur fonctionnement afin de dégager leur signification. L’intérét de cette
démarche réside dans le fait de penser 1’organisation immanente (I’intérieur) du texte sans pour
autant renoncer a sa culture (I’écrivain et ses lectures). Et 1a je rejoins 1’idée du départ selon

laquelle I’écrivain est un grand lecteur.

Le récit linéaire d’Elias raconte le parcourt d’un personnage aventurier qui part a la
quéte d’un objet qui semble étre concret au début : le masque de Dieu mais a la fin et dans la
chute du texte cet objet se révéle abstrait : ce masque, objet de la quéte du héros, n’est autre que

la recherche d’un sens a la vie par la connaissance et le savoir.

Le programme narratif tel qu’il est élaboré obéit a la structure d’un récit d’aventure de
par le parcours d’Elias traversant moult épreuves dont celle de 1’énigme a déchiffrer, ce qui

donne a la narration un sens métaphysique voire existentiel.

Rangé par un insoutenable sentiment d’échec et laissant tout derriére lui, familles,

femmes, enfants et vie professionnelle, Elias part a la conquéte d’un nouvel horizon de vie




quittant ainsi sa ville Stasis, incarnation ultime d’un mal sociétal, politique et moral, une cité
en crise. Il embarque ainsi sur Le Moise, bateau de la traversée méditerranéenne rencontrant au
cours de son périple autant de personnages relevant de la mythologie universelle : celle grecque
de la culture hellénique en convoquant Ulysse, Pénélope, le cheval de Troie, celle religieuse :
biblique et coranique aussi qu’annonce bien le nom du bateau « Le Moise » et le nom du héros
éponyme Elias. L’onomastique d’Elias dans ce roman renvoie le lecteur a la mythologie
religieuse : Elias est une variante d’Elie dérivée de 1’hébreu Elijah signifiant « Mon Dieu est
Yahveé ». En effet, dans la pointe du roman, le récit fictif d’Elias rejoint la structure mythique
du récit religieux auquel s’ajoutent d’autres références repérables dans I’aventure narrée (Ahl
el Kahf, les sept dormeurs d’Epheése, les persécutions d’Elias, sa fuite dans la grotte...) : Elias

finira par porter le « Masque de Dieu », objet de sa quéte ayant donné sens a son existence.

A ces références s’ajoutent celles de tout un monde contemporain qu’illustre
parfaitement la référence a une figure importante de 1’Histoire des idées René Guénon, celle du
personnage Mark IV et les ravages de la mondialisation par I’image du maitre du piratage

informatique devenu un moyen d’impérialisme intellectuel, de domination.

Du point de vue stylistique, le dialogisme est dominant dans le discours des personnages

dont la typologie est trés significative.

L’intertextualité mythique a travers la figure d’Ulysse, celle de Sindbad ou le
personnage de la toison d’or, le juif errant, met en scéne 1’exode, 1’exil, le voyage, I’aventure,
du sens vrai du mythe vers le mouvement de sa sacralisation. La figure d’Elias releve d’une
catégorie de mythe identitaire et méditerranéen. Elias est 1’incarnation mythique d’un idéal,

celui du désir de I’aventure et la quéte d’un sens.

Mais ces mythes se trouvent parfois désacralisés et cette ironie, ce refus de prendre le

mythe au sérieux, et ce jeu, établissent la distance.

Ce faisant, I’intertexte donne de nouvelles significations intéressantes au mythe tout en
permettent une relecture moderne : la figure d’Ulysse pourrait étre celle de tout un et celle
d’Elias, ce harraga exprime un tragique existentiel car le personnage d’Elias fait circuler une
actualité désespérante d’une cité imaginaire, réinventé et réelle, Stasis (désignant dans la Grece
antique une cité-état caractérisée par un déséquilibre dans la répartition du pouvoir) ou il se

retrouve perdu.




Lié au destin du personnage Elias, le bateau Le Moise, le périple d’Elias et ses
mésaventures nous renvoient au mythe du juif errant, le mythe de ’exode. Elias n’est-il pas
aussi ce harraga des temps modernes correspondant a son homologue occidental Ulysse et celui
oriental Sindbad, de prodiges marins qui échouent de mer en mer mais essayent a chaque fois

de se relever ?

Ainsi peut-on lire : « [...] Il voulait quitter la terre, qualifiée a tort de ferme et rejoindre
la mer, la Méditerranée, sa mere, revenir a l’eau, a la matrice, aux vagues et a l’écume, a
l’'immensité, aux horizons bleutés et infinis, mais surtout a la liberté, aux possibles et a

[’absence du possible en ’absence de l'impossible », écrit-il a la page 9.

Partir pour se purifier (dans 1’eau grace a la mer) et renaitre (dans 1’espoir d’un monde
meilleur), tel semble étre 1’entreprise d’Elias, n’est-ce pas la une initiation a la vie a I’image
d’un myste ? Ici I’on trouve quelques ingrédients du mysticisme et de la spiritualité. Le myste
¢étant I’adepte de mysteres dont il garde le secret tout au long des rites en vue d’une renaissance
et d’une quéte libératrice : le soufisme par exemple est une forme de mysticisme religieux dans

la mystique musulmane.

Héros énigmatique, Elias ressemble aussi au Phileas Fogg Le Tour du monde en 80 jours
de Jules Verne qui inspire le doute : « Le commandant Bramble se demandait quel était le
véritable but du voyage d’Elias. Voulait-il vraiment aller en Gréece et pourquoi ? Peut-étre, se
disait-il, qu’il avait une autre destination, cet Elias n’avait pas [’air d’un touriste en mal de
croisiere, ni d 'un trafiquant ou d’un terroriste d’ailleurs, mais pourquoi, dans ce cas, prendre
un navire de transport de marchandises pour voyager ? Ce monsieur devait bien cacher

quelque chose... » (15).

Justement cette idée de cacher quelque chose est un leitmotiv qui revient souvent dans
la trame romanesque et se confirme tout au long du voyage et de la quéte d’Elias (le masque de
Dieu), une quéte qui plonge le lecteur dans I’univers de I’hermétisme religieux et des sciences
occultes, la gnose et les mystéres. « Elias, une nouvelle fois, senti ce besoin de comprendre ce
dont le masque de Dieu était le symbole », cet épisode du périple d’Elias est trés significatif
dans la mesure ou la possession de ce masque d’or devient la raison de toute cette traversée

géographique et culturelle.




C’est dans une cité antique romaine appelée Silphium ( dont le nom renvoie a une plante
aux vertus médicinales cachant bien de mystéres mais disparue) qu’Elias lit une inscription sur
un bas-relief I’amenant a découvrir, dans la bibliothéque de cette ville, un trésor, il s’agit d’un
livre : « ce qui retint [’attention d’Elias fut un passage consacré a un masque sacré, un masque
tout en or qui avait le pouvoir, disait-on, de revéler a celui qui le revétait tous les secrets de
[’existence » (32). Cette sequence du récit entraine le lecteur dans un autre univers, celui de la

connaissance et du savoir que permet le livre.

Ainsi la trajectoire d’Elias suit celle d’une référence incontournable dans 1’ésotérisme :
René Guénon (1886-1951) : écrivain ésotérique de formation catholique et universitaire
classique il fut partisan de la théologie de Saint-Thomas d’Aquin et Jacques Maritain avant de
passer a I’Islam en 1930 au terme d’un parcours compliqué incluant avant la premiere guerre
mondiale les organisations occultistes, 1’église gnostique et la franc-magonnerie. Il dresse le
déclin de la spiritualité occidentale et le constat impitoyable de la modernité (La crise du monde
moderne 1927) soutenant une doctrine traditionnelle éternelle voyant le véritable ésotérisme
par I’hindouisme, I’Islam, le taoisme, le canal du soufisme d’Ibn Arabi (1165-1240), le
christianisme antique et meédiéval et la franc-macgonnerie dans la mesure ou ces courants
illustrent la vérité universelle et intemporelle (L Homme et son devenir selon le Védanta, 1925,

Le symbolisme de la croix, 1930).

D’autre part, le personnage de Morfal, parti lui aussi a la recherche du « Masque de la
connaissance », incarne 1’idée d’une harmonie entre le spirituel et le scientifique qui, ensemble

peuvent expliquer le monde.

Alors ce qui ressort de cette lecture intertextuelle c’est que d’une part : « L ’homme ne
peut se passer de mythes ni de symboles », et que 1’idée du progres s’affirme dans son désir de

réconcilier religion et science dans un savoir unique : un nouveau visage de 1’ésotérisme.




Chapitre VI Herméneutique et anthropologie de I’ceuvre

1-Art et science d’interprétation des textes

Herméneutique, Hermenio, Hermés, ces termes venant tous du grec se rapportent a
I’herméneutique comprise dans un sens général de I’art d’interpréter les textes et en déchiffrer

le sens implicite.

Mais a I’origine et dans la mythologie grecque, Hermes, messager des dieux
(interprétant aux humains la volonté des dieux), conducteur des dmes, est en fait le patron de
I’herméneutique franchissant les limites entre les deux mondes et les deux univers du sacré

et du profane rendant a la présence ce qui avait été englouti par 1’absence et 1’oubli®2,

En un sens restreint, Hermenio est le verbe qui signifie interpréter et expliquer. En
traduction, la science herméneutique se rattache aux fondements et auxprincipes de

I’interprétation biblique.

Dans I’acception générale, 1’herméneutique est alors la science d’interpréter les
ceuvres humaines artistique au sens genéral : littéraire, cinématographique et méme
scientifique. Lire un roman ce n’est pas seulement en déchiffrer le sens mais c’est surtout
rentrer dans un monde que le texte décrit et la traverseée cece monde non seulement marque le

lecteur, elle est capable aussi de transformer sa vision du monde.

Cette expérience d’interpréter les ceuvre a €t€¢ examinée par des philosophes du XIXe
siecle dont Gadamer la considérant comme approfondissement mais le tournant
hermeéneutiqueon le doit notamment a Paul Ricceur pensant cette critique de la vérité comme
une transformation de soi etune grande liberté s’inscrivant dans un débat ayant opposé le

fondateur de la phénoménologie Hussertl et le précurseur de I’herméneutique Heidegger.

D’un apport certain, la philologie participe pleinement et activement dans la lecture
herméneutique dans la mesure ou elle procéde d’un travail d’érudition sur le texte ayant pris

plusieurs formes au cours de I’histoire.

Héritiere du positivisme, cette tendance a pour objet de construire une version textuelle

32 Jean Starobinski. La Relation critique.




de référence, a travers une démarche comparatiste, différents états et de multiples versions
des ceuvres a une critiqgue a la fois matérielle (graphologique), intellectuelle (critique
grammaticale et rhétorique) et historique (enquétes sur les contextes susceptibles d’éclairer

et d’engager des choix éditoriaux).

La philologie ne se limite pas au sens littéral mais va au-dela produisant la
monumentalité et la sacralité du texte établi voulant atteindre le sens absolu qui se lit dans le
couple notionnel lettre/esprit et se cherche dans le style du texte.

Parallélement, si & I’ame des ceuvres d’art des philosophes comme Kant ou encore
Hegelengagent tout un processus métaphysique, d’autres lui attribue un idéal esthétique
interrogeantl’univers stylistique comme monde possible autorisé par le texte et sa diction et

enfin généré par la lecture.

Cette conception herméneutique du style on la rencontre également dans le versant
poétique de I’approche textuelle par les travaux de Genette sur la fiction et la diction ou les
registres littéraires, les figures de rhétorique et autant de modalités scripturaires sont pensés
comme sémiotique de I’amplification et comme forme poétique du message verbal.

Justement, la stylistique est cette discipline universitaire qui se rattache beaucoup a la
science herméneutique. Fondée par Charles Bally, la théorie se apporte aux faits et mécanismes

d’expressivité verbale que 1’on désigne communément sous le vocable de style.

Au tournant du XXe siécle, la stylistique croise d’autres théories en linguistique,

sémiotique et en poétique structuraliste pour en avoir le statut d’une science interprétative.

La lecture stylistique des extraits suivants permet d’identifier une thématique
fondamentale des rapports humains et une problématique centrale, celle de 1’altérité a travers

un discours poétique sur la ville.

En effet, I’analyse de 1’énonciation et de la métaphorisation permettent de montrer
comment chaque texte se représente la ville et I’espace décrit pour méditer longuement sur
I’altérité.

Texte 1 De Rica a Iben
A Smyrne

Les habitants de Paris sont d'une curiosité qui va jusqu'a
I'extravagance. Lorsque j'arrivai, je fus regardé comme si
j'avais été envoyé du ciel : vieillards, hommes, femmes,
enfants, tous voulaient me voir. Si je sortais, tout le monde




A Paris, le 6 de la lune de Chalval,

Texte 2

se mettait aux fenétres ; si j'étais aux Tuileries, je voyais
aussitot un cercle se former autour de moi ; les femmes
mémes faisaient un arc-en-ciel nuancé de mille couleurs,
qui m'entourait. Si j'étais aux spectacles, je voyais aussitot
cent lorgnettes dressées contre ma figure : enfin jamais
homme n‘a tant été vu que moi. Je souriais quelquefois
d'entendre des gens qui n'étaient presque jamais sortis de
leur chambre, qui disaient entre eux : 1l faut avouer qu'il a
I'air bien persan. Chose admirable ! Je trouvais de mes
portraits partout ; je me voyais multiplié dans toutes les
boutiques, sur toutes les cheminées, tant on craignait de ne
m'avoir pas assez vu.

Tant d'honneurs ne laissent pas d'étre a la charge : je ne
me croyais pas un homme si curieux et si rare ; et quoique
j'aie tres bonne opinion de moi, je ne me serais jamais
imaginé que je dusse troubler le repos d'une grande ville
ou je n'étais point connu. Cela me fit résoudre a quitter
I'nabit persan, et a en endosser un a I'européenne, pour voir
s'il resterait encore dans ma physionomie quelque chose
d'admirable. Cet essai me fit connaitre ce que je valais
réellement. Libre de tous les ornements étrangers, je me
vis apprécié au plus juste. J'eus sujet de me plaindre de
mon tailleur, qui m'avait fait perdre en un instant
I'attention et I'estime publique ; car j'entrai tout a coup
dans un néant affreux. Je demeurais quelquefois une heure
dans une compagnie sans qu'on m'e(it regardé, et qu'on
m'edt mis en occasion d'ouvrir la bouche; mais, si
quelqu'un par hasard apprenait a la compagnie que j'étais
Persan, j'entendais aussitdt autour de moi un
bourdonnement : « Ah ! Ah ! Monsieur est Persan ? C'est
une chose bien extraordinaire ! Comment peut-on étre
Persan ? ».

1712 Montesquieu. Lettres persanes, XV111°™ siécle

Lorsqu'on a tourné la rue en laissant a gauche le batiment
des haras, on commence a sentir I'animation de la grande
ville. La chaussée qui fait le tour de la place de I'Esbekieh
n'a qu'une maigre allée d'arbre pour vous protéger du
soleil; mais déja de grandes et hautes maisons de pierre
découpent en zigzags les rayons poudreux qu'il projette
sur un seul coteé de larue. Le lieu est d'ordinaire tres frayé,
trés bruyant, tres encombré de marchandes d'oranges, de




bananes et de cannes a sucre encore vertes, dont le peuple
mache avec délice la pulpe sucrée. Il y a aussi des
chanteurs, des lutteurs et des psylles qui ont de gros
serpents roulés autour du cou (...) un vieillard jovial fait
danser avec le genou de petites figures(...)Un cercle
émerveillé de femmes, d'enfants et de militaires applaudit
naivement ces marionnetteséhontées(...)
Parmi les boutiques ou l'industrie européenne attire le
mieux les plus riches habitants du Caire, les Turcs
réformistes, ainsi que les Coptes et les Grecs, plus
facilement accessibles a nos habitudes, il y a une brasserie
anglaise ou l'on peut aller (...). Un autre lieu de refuge
contre la vie orientale est la pharmacie Castagnol, ou trés
souvent les beys, les muchirs et les nazirs originaires de
Paris viennent s'entretenir avec les voyageurs et retrouver
un souvenir de la patrie (...). Un préjugé des Européens
du Caire, c'est de ne pouvoir faire dix pas sans monter sur
un ane escorté d'un anier. Les anes sont forts beaux, j'en
conviens, trottent et galopent & merveilles ; I'anier vous
sert de cavasse et fait écarter la foule en criant Ha! hal
iniglac! Smalac! Ce qui veut dire a droite ! A gauche ! Les
femmes ayant l'oreille ou la téte plus dure que les autres
passants, I'anier crie a tout moment : la bent! (hé femme)
d'un ton impérieux qui fait bien sentir la supériorité du
sexe masculin.

Gérard de Nerval, Voyage en Orient | (pp.169-173). Paris : Flammarion, 1980 (1ere éd 1852)

Texte 3

New York est une ville implacable, bercée par un air
étonnant, surexcitant et qui ne vous laisse pas de tréve.
Vous descendez de trente étages, vous levez la main, un
taxi s’arréte, vous fait faire dix blocs, vous jette devant un
building, un ascenseur vous happe, de nouveau trente
étages, « how do you do ? ». Le cceur de New York bat
plus vite que celui de ses hommes qu’elle abandonne au
bord d’une crise dite cardiaque mais en fait passionnelle.
Passion de New York, de ses rues étroites, de ses alcools,
de son odeur, de son rythme. Le sang bat trop vite au
poignet de ces Américains naifs, fatigues, persuadés que
le temps est fait pour étre gagné. Gagner le temps sans
savoir le perdre, quelle douce folie! Cela leur donne
heureusement cette merveilleuse conception de 1’argent
fait pour étre dépensé, de I’objet fait pour étre jeté apres




usage que ce soit une voiture ou un Kleenex. Avec (bien
stir) cette effrayante exagération de 1’¢électricité qui rend
introuvable un restaurant & New York ou I’on puisse
déjeuner & midi sans dix lampes allumées. On ferme les
rideaux sur cette incertaine lumiére du jour, a la merci
d’un nuage, et I’on allume la fidele électricité.

Ce n’est pas une ville familiére, c’est une ville vorace et
tendue. Nulle place pour le flaneur. New York a ses
adieux : le jour, ce sont l’ordre, l’instinct grégaire,
I’argent, I’avenir; la nuit, ce sont 1’argent toujours,
I’alcool, la solitude. On ne peut supporter longtemps de se
sentir une ame de touriste, d’étranger a cette foule rapide,
indifferente, dressée.

Francoise Sagan. Bonjour New York. (1® ¢d1956). Ed. De 1’Herne, 2007.
Texte 4

(...) Et Rien ne ressemblera plus jamais a Beyrouth que
nous avons connu généreuse et belle. Maintenant elle est
grise, J'y sens l'odeur fade de la mort. On survole
Beyrouth, dont on voit mieux, d'en haut, les plaies
ouvertes, les quartiers écrasés, séparés par la longue
saignée verte de la rue de Damas (...) ce fantéme de ville
ou la mort réde encore, méme si les combats ont cessé.
Telle était donc Beyrouth.

On vit le jour au jour sans se poser de questions. Comme
a chaque interruption de la guerre, Beyrouth panse ses
plaies avec un optimisme que rien ne semble devoir
abattre.

Quel calme étrange, aujourd'hui, sur Beyrouth. Un calme
que rien ne justifie, si ce n'est l'attente anxieuse qui tend
les nerfs et brouille les esprits. Comme toujours avant un
affrontement, Beyrouth cent fois ressuscitée se prépare au
pire.

Etait-ce le bonheur ? En tout cas, cela y ressemblait. Rien
de plus délicieux que de flaner dans Hamra en fin d'apres-
midi, quand Beyrouth émergeait de la sieste et se préparait
a une longue soirée. Tout ici semblait fait pour les
femmes, leurs parures, leurs amours, leur beauté

Les grosses voitures américaines aux carrosseries vert
pistache ou rose bonbon (...) Sous les palmiers et les
eucalyptus, des tables sont disposées en rond. A droite, sur




un buffet drapé de blanc, deux serveurs achévent de placer
les flGtes, les seaux & champagne et les plateaux de petits
fours autour d'un énorme gateau a la croQte vert céladon.
A gauche, sur un autre buffet, une mosaique d'odeurs et de
couleurs : mezzés, vastes plats remplis de taboulé, piles de
petits pains ronds, houmous et l'indispensable Kebbé de
chez Ajami .

Ou sont les chrétiens, ou sont les musulmans ? On ne sait
pas trés bien. C'est ca le Liban, mille liens enchevétrés.

Josette Alia. Quand le soleil était chaud. Paris : France Loisirs, 1993 (1ére éd Grasset, 1993)

2-Regard anthropologique et stylistique de I’énonciation dans quelques romans

Moi, Sindbad, j’étais un homme heureux...Fils d’un des
plus grands marchands de Carthago®3, j’avais hérité a la
mort de mon pere d’une fortune considérable. Je passais
tout mon temps a me divertir avec mes amis. Je
m’imaginais que tout cela durerait toujours. Je vécus ainsi
longtemps jusqu’a ce que je découvre la raison et revienne
de mon égarement. Je constatais que ma fortune s’était
épuisée et ma situation détériorée. Un jour, je n’eus plus
rien et la perspective d’étre pauvre me fit frémir de peur

(..).

J’embarquai donc a bord d’une barque de pécheur avec
une vingtaine d’autres personnes a la conquéte de
I’Europe ou je pensais faire fortune puis revenir parmi les
miens vivre sur le méme train qu’auparavant.

Dans la chaloupe, nous étions entassés comme des
animaux sans vivres. Pour voyager, chaque passager
déboursait 1’équivalent d’une année de travail. Parfois, la
famille cotisait pour offrir la traversée. Le patriarche
vendait ses moutons, la maratre ses tapisseries, la
marmaille les colifichets fabriqués par amour de ’art.

D’étranges odyssées se tramaient ainsi sur la
Méditerranée, notre mer blanche, qui se teintait du sang de
ces futurs naufragés au large des cbOtes maltaise ou
siciliennes.

3 Ville fictionnelle, quelque part en Algérie, que le narrateur s’est inventée pour raconter son histoire et ses

aventures.




Carthago ¢était prodigue de marins désespérés. Il s’¢élancait
de ses rives beaucoup d’embarcations. Le mouvement
s’accélérait tant la jeunesse de la cité jadis glorieuse
désespérait de jamais connaitre le bonheur.

Finalement, sous un soleil de plomb, nous échouames sur
I’ile de Gozo ou nous elimes secourus par les équipes
dévouées du HCR. Elles nous soignerent et nous mirent a
I’abri dans un camp. La, on nous interrogea pendant des
jours, cherchant a établir qui venait d’ou pour savoir en
quel lieu le renvoyer. Bien entendu, personne ne disait rien
car tous nous avions brilé nos passeports. A Carthago, on
nous appelait les Harragas-les incendiaires-ceux qui
mettaient le feu a leurs papiers d’identité. Langage imagé
qui me plaisait a moi, Sindbad, embarqué dans une
histoire qui me dépassait par la faute de mon étourderie®*
(...). Moi Sindbad qui ressemblait au bon sauvage du
conte.

Salim Bachi. Amours et aventures de Sindbad le Marin. Paris : Gallimard, 2010, pp. 57-70

Le texte de Salim Bachi aborde un théme d’actualité celui de I’immigration clandestine
des jeunes algériens dans un cadre socio-historique bien déterminé mais qui se lit sous le voile
de la fiction mythologique.

La maniére dont I’aventure dans la mer méditerranéenne est decrite oriente le lecteur
vers une perspective anthropologique mettant 1’accent sur une constante référentielle, celle de
I’exode et le désir d’ailleurs. Ainsi tout le texte est rythmée par ce nomadisme et cette mobilité
multidimensionnelle dans I’espace a travers la Méditerranée et dans le temps convoquant 1’ere
mythologique.

Le narrateur s’identifie a un personnage légendaire, Sindbad le marin, une figure
mythique de I’Orient a laquelle recourt le texte pour établir un rapprochement par la tonalité
ironique.

Le texte révele enfin une empreinte culturelle bien évidente a travers I’inscription de la
figure mythique de Sindbad le marin comme image universelle de 1’aventure dans un roman
qui baigne dans I’interculturalité.

D’autres corpus littéraires constituent 1’objet d’étude a travers un regard croisé en se

penchant sur I’analyse du discours dans 1’ceuvre de 1’écrivain libanais Alexandre Najjar.




Cette reflexion s’interroge sur mouvement incessant de I’identité vers 1’altérité en
examinant la fagon dont ’'une répond a I’autre dans quelques romans historiques de I’écrivain

libanais francophone Alexandre Najjar.

Phenicia, Athina, Berlin 36, L 'Astronome, Harry et Franz sont des romans ou Histoire,
fiction, confession et biographie se confondent a travers des formes multiples comme la
correspondance, I’écriture de la mémoire et le portrait et ou I’ceuvre propose une formule

hybride a la frontiére du roman et de la vérité historique quant a la question de I’altérité.

A travers le symbole-clé du « miroir » du roman historique, il s’agit de lire cette
représentation, reconstitution et reconfiguration des figures de ’altérité, celles-ci se prétent a

un examen qui allie parfois concepts psychologiques et images archétypales.

Dans la vaste tradition littéraire qui approche la question de ’identité et de 1’altérité, des
ceuvres s’imposent comme références inéluctables : de la célébre formule grecque « connais-
toi toi-méme » aux récits de voyage des orientalistes en passant par Les Essais de Montaigne,
Les Lettres Persanes de Montesquieu, Les Confessions de Rousseau...etc., identité et altérité
ont toujours préoccupé les esprits a travers les siécles provenant d’une curiosité intellectuelle

et d’une culture du regard sur soi et sur 1’autre.

Si les récits de voyage en Orient ont donné matiere a 1’orientalisme artistique et littéraire
ses lettres de noblesse, la question de 1’altérité reste toujours liée au regard hégémonique de
I’écrivain ou de I’artiste occidental : altérité radicale, reconnue ou exotisme comme esthétique

du divers sont autant de conceptualisations pour définir identité et altérité dans la littérature.

Au-dela de toutes les controverses qu’une telle littérature a suscitées et que les études
postcoloniales ont bien soulevées, la question de 1’identité et celle de I’altérité se pensent

difféeremment d’une époque a une autre, d’un contexte a un autre et d’un écrivain a un autre.

Hormis 1’apport indéniable des approches philosophiques sur cette problématique
fondamentale des rapports humains, les sciences humaines ont permis de comprendre le
processus des mythologies personnelles, 1’effort de 1’écrivain de se construire une identité et un
ou des imaginaires en se projetant sur I’autre, I’ailleurs et sur une autre réalité. S’ajoute a cela
la critique qui, avec le structuralisme, a rendu possible 1’étude du texte littéraire, tout genre

confondu, d’en analyser les régles et les fonctionnements.

Partant de 1a, le propos est une lecture destinée a montrer en quoi I’Histoire romancée

ou le roman historique, traitant de la question de I’identité¢ et de I’altérité, est susceptible




d’éclairer tout le sens du texte, sa portée morale et philosophique et 1a pensée de son auteur, de
I’interférence des représentations de 1’identité et de 1’altérité en termes de recoupement et de

complémentarité.

Dans les romans historiques d’Alexandre Najjar ou la diversité est acceptée, percue
comme source de richesse d’une Histoire en partage, ce rapport identité/altérité est étudié a
travers les différentes représentations auxquelles nous invitent la création littéraire entre

Histoire et fiction par les moyens poétiques et symboliques.

Quatre points seront donc abordés : le recours au mythe, plus qu’un prétexte, est une
formule pour le discours sur 1’altérité, la rencontre avec le « Divers » ou I’expérience exotique,
réquisitoire contre le racisme et plaidoyer pour le respect de 1’autre et enfin la grandeur de
I’altérité. Tels sont les différents points qui traversent cette réflexion résumant 1’essentiel de la

pensée de I’auteur.
La figure mythique comme formule de I’altérité

Phénicia est le roman qui faire revivre une civilisation ingénieuse, célébrant un peuple
de navigateurs et de négociants. Sous le voile romanesque, I’épisode historique du siege de Tyr
et I’opposition des « Tyriens » est raconté alternant deux points de vue, celui de I’assiégé et de
I’assiégeant, de la figure mythique de la résistance Elissa et du roi conquérant de Macédoine

Alexandre le Grand ; mais dans un combat et un affrontement qui accentuent le respect.

Aux vertus de ’imagination s’ajoutent un d’un récit épique et une histoire d’amour ou
se lisent I’héroisme d’Elissa, 1’aventuriére partie se trouver un mari a Carthage, colonie

phénicienne qui laissera pourtant mourir Tyr, trahie aussi par Sidon et Byblos.

Au-dela des reconstitutions fideles du passé antique, une allégorie du Liban actuel se
dessine en filigrane : un Liban vaincu parce que divisé : jadis entre cités rivales et aujourd’hui

entre communautarisme et confessionnalisme.

A travers la double narration du récit des assiégeants et celui des assiégés, le roman se
termine sur une pointe finale comme morale pour les deux camps adversaires : Elissa finit par
comprendre que la guerre est une tragédie et Alexandre le Grand sentit d’étre fragile malgré

I’auréole de gloire dont il s’était toujours couvert.




D’autre part, le sage Zenon n’ayant jamais compris la volont¢é de domination
d’Alexandre le Grand et se désolant de la fin tragique de ce bourreau de Tyr, préchait 1’égalité

et la fraternité :

A mes yeux, dit-il, nous ne devrions pas vivre répartis en cités ni
en peuples, chacun définit ses propres criteres de justice. Il
faudrait plutdt considérer que tous les hommes sont des
concitoyens et qu’il existe un mode de vie et un monde uniques,
comme pour un troupeau nourri ensemble dans le méme paturage
sous une loi commune, Phénicia, p.210.

La comparaison pastorale qui clot le récit de 1’épopée phénicienne marque ainsi le

triomphe du stoicisme.

Dans Athina, le roman est écrit au féminin. Le discours est porté par une femme-
symbole. C’est le portrait d’une jeune fille déterminée a conquérir sa liberté. Encore une fois,
le fond historique de la guerre d’indépendance grecque et I’occupation ottomane est I’occasion
pour réfléchir sur I’obstination de la femme et sa quéte de libert¢ a I’image d’Athina, la

Meéditerranéenne qui s’opposa farouchement au despotisme ottoman.

Ce repere métaphorique permet certes de transcrire cette tension Femme/ Homme dans
le discours de 1’altérité ; mais aussi et surtout de témoigner du réle de la femme au méme titre

que I’homme dans le combat et 1’aspiration a la liberté.

Nourris de métaphores et de ressorts symboliques, ces romans historiques sont de
veritables pages poétiques ou le romancier laisse libre cours a sa puissance créatrice en narrant
le parcours de personnages aux destins exceptionnels qui passionnent parce qu’ils vont jusqu’au
bout dans leur quéte de vérité, de bonheur, de liberté et d’amour et ou les intrigues amoureuses
ne sont que le support narratif séduisant d’une réflexion philosophique sur I’altérité féminine

qui, dans L Astronome, sera doublée d’une perspective exotique.
La rencontre avec le « Divers »

L’écriture de L’Astronome polarise I’exotisme a partir de la relation entre 1’Orient et
1I’Occident. En s’attardant sur la société toscane et ses icones, celle libanaise est aussi présente
a travers un discours historique d’une rencontre entre Orient et Occident ou I’expérience
exotique ne se lit pas comme une simple image mais comme un exotisme qui construit 1’autre

comme identité.




Dans le sillage du roman historique méditerranéen, L’Astronome 3° a pour toile de fond
la Florence des Médicis et I’Orient du début du XVIle si¢cle ou Francgois, un jeune astronome
parisien, féru d’astronomie, entre au service de Galilée, savant, homme de génie combattant
I’obscurantisme mais emporté par une souffrance secrete apres avoir cédé aux pressions de son

entourage en quittant la femme qu’il aimait.

Francois, parfait navigateur, est appelé au service de Galilée qui voulait mettre a
I’épreuve une de ses créations originales dont 1’existence doit rester secréte : le celatone,
sorte de lunette d’approche et instrument permettant aux navigateurs de déterminer leur
position géographique de n’importe quel endroit dans la mer. L’expérimentation de cette
invention va conduire 1’assistant Francesco au Liban sur un navire qui appareille pour
une mission politique. Le celatone entraine 1’assistant dans une périlleuse aventure ou
d’invisibles comploteurs se préparent a mettre la main sur I’invention. Francesco fait preuve

de courage et défend jusqu’au bout la mission qui lui était confiée.

En méme temps, I’émir du Mont Liban Fakhreddine II, exilé en Toscane, fait la
rencontre du savant ou Francesco fait la connaissance d’une libanaise, une proche du
prince, dont il tombe amoureux. Mais cet amour est soldé par 1’échec : sous I’emprise
de sa famille, Najla est contrainte a un mariage forcé étant déja promise a un riche

musulman.

Au lendemain du fameux procés de Galilée, le jeune homme rassemble ses souvenirs

pour raconter sa propre expérience d’un astronome occidental amoureux d’une orientale.

En effet, ce roman d’amour et d’aventure retrace tout un pan d’Histoire entre Orient et
Occident : I’Occident du savoir et de la quéte de vérité combattant 1’obscurantisme religieux,

celui des orientalistes, du protectorat et des relations diplomatiques... ; mais aussi et surtout

3 Dans le roman, Galilée et sa science occupent une place centrale. Personnage éponyme, la narration
met en avant un discours scientifique, notamment le fonctionnement des astres, dont la trame ___ /
romanesque semble s’accaparer. Bien que la présence de Galilée soit encadrée par de nombreux éléments
biographiques réels, il n’en reste pas moins que le portrait qui lui est réservé fait de lui un personnage

de roman. S’ajoute a cela le récit fictif a travers I’histoire d’amour entre Najla et Frangois. La narration
integre des noms de savants tels Nicolas Copernic, Johannes Kepler, Tycho Brahé, Giordano Bruno et

bien d’autres encore. Des personnages historiques également comme Cosme II, Robert Dudley,
Fakhreddine Il tout comme des hommes d’Eglise, protagonistes ou servant la mise en contexte.



d’un amour exotique et impossible entre Najla et Francois, entre 1’Orient et ’Occident. Une

métaphore doublement significative.

L’Orient, comme « invention de 1’Occident », 1’incontournable thése d’Edouard Said
s’illustre parfaitement dans le discours de Frangois dans ses descriptions de Najla, de sa beauté
orientale, de Deir-el-kamar, « Couvent de la Lune », qui fascine Frangois et lui fait dire : « I
est des lieux qui vous donnent [’envie d’y vivre éternellement. J aurais souhaité rester plus
longtemps converser avec ses hommes et ses femmes, admirer ses vieillards, boire de son eau
et de sa lumiere... », p. 159. Or il est contrait de rentrer chez lui une fois sa mission de protéger

le prince et ses proches des Ottomans est achevée.

Pour I’astronome qu’il est « L observation des étoile fiit I’école de [’amour », puisque
tous deux ont en commun: «la quéte, la contemplation et le bonheur de découvrir »,

L’Astronome, p.171.

Enfin, Frangois et Najla est le couple métaphorique d’une longue histoire entre la France

et le Liban.
Plaidoyer pour le respect de ’autre et réquisitoire contre le racisme

Berlin 36 aborde la notion de I’altérité/identité et les conflits qu’elle peut occasionner et
a occasionné tout au long de I’Histoire. Le roman montre a travers narrateurs et personnages
leurs efforts pour comprendre les autres, ceux qui appartiennent a d’autres univers, a d’autres
cultures, a d’autres religions, ayant une autre couleur et une conception du monde et de la vie
différente, grande diversité du monde qui a toujours été source de tensions et de conflits entre

civilisations.

Dans ce roman, et face a un humanisme ébranlé, le romancier endosse ’habit de I’avocat
et s’¢lance dans son ¢€loquence contre toute forme d’injustice, luttant pour un idéal de la

tolérance, du respect d’autrui comme le souligne, d’ores et déja, le prologue de Berlin 36 :

Sans Jesse Owens, je n’aurais jamais visité I’Amérique. Depuis
des années, un ami libanais établi & Boston m’invitait & passer
quelques jours chez lui, mais je ne me décidais pas, paralysé par
mon mépris pour la politique américaine de Georges W. Bush,
trop arrogante a mon goQt. Le jour vint enfin ou, pris de passion
pour Jesse Owens, je résolus de franchir le pas. Car ce personnage
représentait & mes yeux I’Amérique telle que je I’aimais :
audacieuse, volontaire, libre. Pour moi, Jesse Owens n’était pas
seulement 1’athléte accompli qui avait brillé aux jeux olympiques

de Berlin, c’était aussi I’homme qui avait surmonté la ségrégation




qui minait son pays et ridiculisé les théories de la suprématie
aryennes pronées par les nazis. Au Liban, j’avais, comme lui,
connu les «apartheids» et la résistance aux «ténébres
organisées » : ne pouvais rester insensible & son combat contre le
racisme et la haine. P11.

Ainsi Berlin 36 est une page de 1’Histoire qui améne le romancier a faire le portrait de
Jesse Owens, cet athléte afro-américain qui : « symbolisait la résistance pacifique a la bétise
humaine, au racisme, a la haine, a la dictature » ayant su dépasser les différences de nationalité
et de couleur pour la revendication de ses performances sportives et surtout ayant désavoué ce
« monstre, Hitler, qui a fait basculer le monde dans [’horreur », p.277. Avec cet athlete, la
question raciale commengait & évoluer et il fallait une médaille d’or aux J.O. « pour que le

peuple américains reconniit enfin qu 'un Noir valait un Blanc ? », 183.

Je suis fier d’étre Américain. Je vois le soleil briller a
travers les nuages quand je me rends compte que des
millions d’Américains reconnaissent enfin que ce que
nous accomplissons, nous, les Noirs pour la gloire de notre
pays et de nos compatriotes, et que les Negres sont aussi
des citoyens a part entiére, p. 186.

Quant au réquisitoire contre le racisme, il est soutenu par 1’¢loquence dérisoire dans le
discours du Ille Rich Hitler et tout le portrait que lui consacre le roman : ainsi peut-on lire lors
de sa rencontre avec I’athlete : « -Ce que je craignais est en train d’arriver. Je ne veux pas étre
obligé de serrer la main a des Négres. lls sont en train de tout gagner parce qu’ils bénéficient
de la force physique de [’homme primitif. A [’avenir, il faudra empécher cette concurrence
déloyale en interdisant les Jeux aux athlétes de couleur ! », p.183. Et pour éviter que le CIO
(Comité International Olympique) lui reproche un favoritisme contraire au protocole de
I’organisation olympique, il réfléchit et se résout a cette idée, écoutons-le s’adressant a son

assistant :

-Avez-vous Vvu courir cette Ameéricaine, comment
s’appelle-t-elle déja ?

-Helen Stephens.

-Oui, oui, Helen Stephens. Elle a si brillamment remporté
I’épreuve du 100 metres. Quelle énergie, quelle
puissance ! Le type méme de la femme aryenne...Il faut
absolument que je la rencontre. Quel age a-t-elle ?
-Dix-huit ans, je crois.

- Trés bien. En félicitant une championne américaine
blanche, je montrerai a 1’opinion publique que mon




probléme n’est pas avec les Américains, mais avec les
Négres, pp. 183-184.

L’événement des Jeux Olympiques est ainsi une parfaite illustration de 1’identité et de
’altérité au miroir d’une histoire autour de laquelle gravitent également d’autres personnages
comme Goebbels et Goring trompant le monde sous cachant derriére le masque pacifique de
I’ Allemagne, la figure désacralisée du baron Pierre de Coubertin qui soutenait 1’esprit nazi ...;
mais aussi bien d’autres qui se détournaient du terrorisme intellectuel et des théories racistes
comme Cheick Pierre Gemayel et pour qui I’événement a dévoilé les revers de 1’idéologie

d’Hitler malgré son organisation et efficacite.

Grandeur de altérité

Harry et Franz est I’histoire d’une rencontre inattendue de deux étres que tout oppose :
les frontieres, la guerre et la carriére ; mais qui s’averent complices contre 1’extrémisme,

I’obscurantisme et I’arbitraire des nazis.

En effet, les deux héros de ce roman ont bel et bien existé, ils se sont réellement vus au
moins une fois. Or s'il n'est pas slir que I’aumonier allemand 1’abbé Stock ait sauvé le comédien
francais Harry Baur dans un Paris sous occupation nazie, le romancier imagine et donne suite a
cette rencontre aussi bréve soit- elle et tisse autour d'eux un roman ou ’arriére-plan historique

donne la parole a I’altérité comme discours hymne a la fraternité et a la paix.

Grande célébrité ou, comme on se plait a I’appeler « monstre sacré » du cinéma francais
muet et parlant, acteur de théatre également, Harry Baur a joué les roles de Jean Valjean des
Misérables, de Volpone, de Beethoven interprétant aussi le personnage d’un juif car, alsacien
de pere, 1l maitrisait la langue allemande. Or ce rdle lui a valu une rumeur d’étre juif a laquelle
s’ajoutent sa solidarité avec les acteurs juifs et les origines de sa seconde femme Rebeca Behar
ou Rika Radifé. Dénoncé par ses pairs, la Gestapo procéde a la chasse aux sorciéres incarcérant

et torturant 1’acteur qui mourra trés peu de temps apres sa sortie de la prison.

Mais dans sa cellule, dans les gedles parisiennes du llle Reich, il trouvera un apaisement
quand il fait la rencontre de Franz Stock, allemand, francophile, aumonier assistant les

prisonniers francais.

Et en dépit de cette « sale guerre » une belle illustration de I’amitié¢ va lier les deux

personnages amenant a la libération du comédien francais par le soutien infaillible et le




dévouement sacré de Franz Stock envers sa mission humanitaire. Fustigeant la barbarie nazie,

I’aumonier passe a I’acte en défendant Harry Baur jusqu’au bout écceuré par les actes de ses

compatriotes, les diktats nazis.

Rigoureusement structuré, le discours du roman reléve nettement du genre judiciaire ou

derriére le personnage de 1I’aumonier se profile 1’avocat qui occupe le devant de la sceéne

intervenant sur ce chef d’accusation, écoutons-le :

Harry Baur est issu d’une famille chrétienne d’Alsace, il a été
baptisé et élevé par une religieuse, il a fait sa premiére
communion chez les Maristes, il a été confirmé par 1’archevéque
de Paris et s’est marié a 1’église. Il a méme failli devenir
séminariste ! (...) Sar et certain! Je lui ai méme donné la
communion dans sa cellule. Voici les documents qui corroborent
mes affirmations. (...) La plupart des Turcs sont des musulmans
de rite hanafite. Or Rika Radifé est d’origine turque ; elle est née
a Constantinople. La Gestapo lui a d’ailleurs envoyé un imam
pour Vérifier sa connaissance du coran! Pour renforcer mon
argumentation, je déplace le débat sur le terrain politique : (...)
Ayant marqué un nouveau point, je déplace le débat sur un autre
terrain, pp.137-138.

Outre le geste humanitaire du représentant de la Mission Catholique Allemande a Paris,

I’abbé Stock, le roman signale au passage le grand role aussi de la mosquée de Paris pour sauver

des vies en temps de crise :

Je sais que le Commissariat général aux questions juives demande
a la mosquée de Paris de prouver ou d’invalider la qualité des
personnes qui se disent musulmans mais qu’il « soupgonne »
d’étre juives. Or, j’ai appris, sous le sceau du secret que le
fondateur et recteur de la mosquée, Kaddour Benghabrit, et son
personnel administratif délivrent parfois aux juives, quand les
circonstances s’y prétent, de fausses attestations de musulmans ou
de conversion a I’islam afin de les aider a échapper a 1’arrestation
ou & la déportation, p.81.

La grandeur de I’altérité se lit dans cet épisode a travers le contact humain et les

échanges entre le comédien et ’aumodnier dans un univers de brutalité¢, de haine et de rejet

implacables. En somme, un roman de la réconciliation possible.

Les romans historiques d’Alexandre Najjar sont ainsi les topos d’une utopie, celle du

vivre-ensemble, lieu imaginaire et parfait que 1’écriture crée et recrée sans cesse a travers la

question fondamentale de 1’altérité et du dialogue interculturel.




Plaidoyer et réquisitoire sont autant de formes structurant le roman historique et les
valeurs qu’il porte a travers la rhétorique accusatrice et le t¢émoignage ¢loquent sur 1’identité et
I’altérité incitant a la réflexion sur le respect de 1’autre, la tolérance, sur les dérives de la guerre,

sur ’extrémisme, le terrorisme, le racisme, la dictature et la grandeur de 1’altérité.

L’histoire est ainsi un immense réservoir de thématiques variées sur les rapports
humains et la fiction comme possibles de sens a travers 1’imagination, la fable, le symbole et

’allégorie.

Une autre étude sur un corpus littéraire suivant une approche interdisciplinaire dans un
article publié dans Les Cahiers du SLADD N°11 septembre 2021 : Message d outre-tombe et
autres nouvelles : écrin d’une allégorie, rhétorique d’une ceuvre posthume de Mustapha

BEKKOUCHE.

Dans cette journée consacrée au chahid Mustapha Bekkouche, il convient qu’honorer
en tant que martyr de la révolution, il le soit également dans les Lettres pour les quelques textes
qui ont pu échapper a la destruction dans les années 50 et notamment pour ce Message d outre-

tombe, a travers une lecture de son ceuvre posthume.

C’est donc en partant d’un cheminement esthétique que je me propose de lire ce que son
oeuvre posthume nous invite a réfléchir dans cette journée de lectures croisées ou toutes les
interventions présenteront des explorations rigoureuses, riches et variées de textes publiés a titre

posthume sous 1’éclairage historique, philosophique, linguistique et littéraire.

La lecture que je me propose tourne autour de trois axes. Le premier se veut une lecture
contextuelle qui interroge les circonstances de la production et ce que 1’acte d’écrire signifie
pour I’auteur, le second montre une ceuvre aux frontiéres du genre narratif et philosophique,

quant au troisieme, il est inhérent a I’esthétique de I’ceuvre.

Et toute la lecture rend compte de la figure de I’écrivain et de sa fagon d’étre dans ses
écrits, étant simultanément lecteur d’autres textes et imprégné de culture rhétorique et de

lectures en philosophie.

C’est aussi pour rendre compte de 1’étendue d’une ceuvre écrite sous I’emprise de la
détention, se posant des questions sur le sens de la vie, I’existence, ’humanité et révélant des

arcanes poétiques et une allégorie.




Ecrire sous I’emprise de la détention

A priori, une lecture s’impose : 0n ne peut concevoir la portée morale, philosophique et
littéraire en dehors de cette conjoncture des récits, conjoncture clairement annoncée par des
signes manifestes traduisant les circonstances de la rédaction : L ‘ange de minuit. Salle 15, le 15
mars 1956... des textes manifestement écrits dans le climat psychologique de la détention : des

mois de condamnation, de privation de liberté, ¢’est-a-dire tout ce que signifie la vie au bagne.

Ce qui semble évident c’est que, dans ces récits, Mustapha Bekkouche transcrit des
scénes de vie la quotidienne, ce qu’il retient de la littérature populaire, les Iégendes qui
circulaient au sein des pénitenciers, autant d’évocations de souvenirs et aussi de la re-
constitution qui passe par le prisme de la subjectivité de I’auteur, son désir inconscient ou
volontaire de donner aux faits un tour qui serve ses intentions, et enfin les caprices de son

imagination.

Face a ce climat d’enfermement, 1’évasion se fait par la libération de la parole, la

thérapie par la plume. Ainsi la mise en oeuvre et I’écriture deviennent un acte de résistance.

Sur le plan de 1’écriture, la simplicité du vocabulaire et la sobriété de la syntaxe
conferent a I’ensemble des récits un naturel et une transparence remarquables. Mais
I’affirmation de cette facilité peut apparaitre comme un paradoxe car on ne peut pas lire un texte

ayant une dimension philosophique comme un simple texte narratif.

Ce serait également une erreur de le lire que sous 1’éclairage philosophique : la teneur

poétique et celle romantique annoncent la couleur, les mots en eux-mémes donnent le ton.

Mon propos a donc I’ambition, si modeste soit-elle, d’effacer cette apparente
contradiction par une lecture permettant d’approfondir certains aspects caractéristiques de
I’écriture de Mustapha Bekkouche (I’expression de I’inconscient, les images poétiques, sa vi-

sion du monde) a travers I’énonciation et ses modalités.

Dans la quasi-totalité des récits, il est question d’une narration ou prime le ton
confessionnel et la technique de I’aveu : il s’agit, en fait, d’une double confession : le narrateur,
souvent personnage, se confie aux autres personnages mais aussi au lecteur. L’échange des
lettres, qui nous rappelle le style épistolaire, accentue la fonction communicative du narrateur :
« Mon frere, mes fréres, mon pére vénéré, mon ami... », et son désir d’établir une
communication par le narratif. La fréquence de 1’épistolaire dans les récits explique ainsi le

besoin incessant du sujet écrivant de s’exprimer a travers la correspondance pour garder un




contact permanent avec les proches et le monde. C’est ce que révele le mode énonciatif dans

I’ensemble des récits.

D’autre part, le cadre spatial est trés significatif a travers la référence au désert avec tout
I’imaginaire que cet espace véhicule, une référence qui ne peut passer inaper¢ue, qui n’est pas
anodine : c’est le nomadisme, Biskra, la vie bédouine : Le porteur d’eau, Amour et coeur
d’airain, La rose de son choix, Ma décision était prise Jeune médecin du Sud), A la fontaine
des deux palmiers (conte du désert), portent I’empreinte de cette vie. S’agit-il de 1’inconscient
de I’auteur qui inscrit ses personnages dans cet espace de par ses origines, des ancétres ? Une
hypothése facile a valider. L’autre hypothése dans laquelle on n’a pas vraiment besoin de
recourir a la biographie de I’auteur est celle qui explique la fonction symbolique du désert
comme espace de liberté, aux antipodes de la ville, du village frangais ou arabe, de la prison,

de la captivité, de I’enfermement, de la réclusion.

Encore une fois c’est 1’écriture qui est ['ultime ressort de Mustapha Bekkouche, une

échappatoire de ce milieu carcéral dans lequel il vivait.

Une double réflexion sociale et philosophique
Le deuxieme aspect que je voudrai montrer est cette double réflexion sociale et
philosophique conjuguée en récits a travers des themes qui sont autant de facettes d’une méme

et seule ceuvre : la vie, I’amour, la lutte, la violence et la mort.

Une ceuvre qui nous fait connaitre des personnages passionnés, intelligents, intéressants
et saisissants, ou il est souvent question d’un personnage jeune qui s’initie a la vie mais sort

d’une scéne avec sa premiére ride d’homme tel que le laisse apparaitre le récit du Scorpion.

Mais la typologie des personnages varie d’un récit a un autre, comme par exemple dans
Le voleur de réves, ou I’on assiste a un personnage loufoque dans un registre humoristique :
c’est I’histoire d’un (pour reprendre le portrait méme que le narrateur brosse) « gentleman
cambrioleur », trés sir de lui, qui vante les mérites de son métier toujours accompagné de
Maryse, sa belle chienne, grande séductrice des chiens de garde car « ¢ 'est un moyen infaillible
de neutraliser les chiens quand on ne veut pas les avoir sur les talons » (p. 169), se plait-il a le
dire. On ne peut qu’étre complice avec ce personnage énigmatique et intriguant, un malheureux
voleur quand un jour, et au cours de ses expéditions nocturnes, il entre dans une maison et
succombe au charme d’une belle dormeuse renongant a son noble métier se contentant de la
contempler. Il devient ainsi un voleur de réves... ce texte inachevé nous laisse sur notre soif.

Mais derricre cette typologie de personnage, il y a toute une philosophie de I’amour.




Longues méditations sur le sens de la camaraderie : Le message d’outre-tombe ou
[’homme qu’elle attendait est un bel exemple d’un humanisme en temps de guerre : le récit
s’ouvre sur I’impatience d’un jeune soldat qui a hate de revoir son camarade, un lieutenant, que
les hasards de la guerre avaient séparés trois années auparavant. Arrivé a la maison de son
camarade, sa femme lui annonga sa mort et lui confia une lettre contenant un message du mort.
Oxymore, cette lettre va changer le cours de sa vie et le message du mort lui donne tout I’espoir

qui cldt le récit, une vie, une femme, une famille, en voici un extrait :

Mon frére

Celui qui écrit ce message est un homme condamné. Il
laisse derriere lui une femme et un enfant dont personne
ne prendra soin. Tu m’as dit tant de fois que tu aurais
voulu avoir un enfant comme mon fils, que ne peux
m’empécher de penser, sur mon lit de mort, que tu es
capable de I’aimer comme s’il était le tien. Si donc,
comme je 1’espére, tu échappes a ce grand cataclysme, et
si tu te rappelles nos communes souffrances, nos espoirs
et nos projets, tu reporteras sur lui un peu de cette affection
que tu avais pour moi. Si cela n’entrave pas ta propre vie,
tu iras de temps en temps le voir et, dans la mesure ou tu
penses le pouvoir, tu lui apprendras ce que doit étre un
homme pour mériter 1’estime de ses semblables. pp. 3031.

Et sur le sens de I’amitié, un autre exemple dans Amour et cceurs d’airain : I’amitié de
Belkacem Belhomra et Khelifa Ben Amar (amis d’enfance, les plus braves de la tribu nomade
des Ouled Sayeh) a tout bravé, amour, passion, mépris, crime et vengeance : une réflexion sur

le sens de ’amitié a travers les méandres de la fiction.

L’ceuvre nous livre aussi la haute idée que le narrateur se fait de la femme et de I’amour
inscrivant ses réflexions télescopées sur les rapports de la conscience creusant inlassablement
ce qu’on porte en soi et ou le défilé des idées est toujours confronté a I’expérience subjective.
S’ajoute a cela le désir de s’enraciner dans I’héritage culturel et spirituel tout en restant ouvert

aux spheres spirituelles et culturelles universelles.

La portée philosophique de I’ceuvre permet de véhiculer a grande échelle non seulement
des idées de tolérance mais aussi de dialogue, d’échange et de compréhension comme dans
Jeune médecin du sud qui finit par accepter son identité arabo-musulmane apres une déception

amoureuse avec une francaise qui a choisi comme mari un de ses compatriotes.




Dans tous les récits, la narration se fait dans une joute argumentative qui interroge des
valeurs humaines comme le montre 1’apologue dans ces histoires ou il est souvent question
d’une réaction et d’une interrogation devant la violence de la société tribale : dans Le porteur
d’eau, le romanesque se combine au tragique pour le plus grand plaisir du lecteur qui devient
sensible a la lecon d’un récit, certes court, mais concentrée comme une fable, fonctionnant
comme un apologue autonome : sa finalité est didactique plus que ludique, méme si ces deux

orientations s’averent complémentaires.

Dans toutes les situations exposées il s’agit bien évidemment d’une recherche d’une
vérité de ’homme avec raison et morale mais souvent on s’écarte de la logique en accordant la
plus grande importance a 1’imagination, au réve et a la liberté : un certain idéal a travers un

imaginaire.

D’un idéal de pensée a un idéal d’écriture

Et I’on passe d’un idéal de pensée a un idéal d’écriture car la dimension philosophique
des récits ne semble pas étre incompatible avec un art poétique : si des épisodes de la vie privée
et publique de 1’auteur convergent vers son oeuvre, il faut y ajouter le travail, la création
poétique et surtout rappeler que 1’auteur est un lecteur de livres inséparables de la littérature et
de la philosophie avec une vision rigoureusement méditée dans 1’optique d’une certaine
modernité. L’idéal d’écriture se trouve dans cette « surréalité » qui n’est pas un autre monde,

mais le point de jonction entre le conscient et I’inconscient, la réalité et la fiction.

Cet idéal s’illustre dans cette thématique chere a 1’auteur ou la femme est une source
d’inspiration, elle est la muse du poete et de 1’art, mais elle est aussi représentée comme victime
de la société, de ses lois et de ses interdits : les personnages féminins campés dans des milieux
différents, la citadine (Zoubeida), la bédouine, la paysanne émancipée (Zahia Badri), sont d’une
épaisseur psychologique étonnement vraie et bien qu’elles ne se ressemblent pas physiquement,
elles ont du caractére et luttent pour ce qu’elles estiment juste conformément a leur propre

systeme de valeur.

En effet, dans cette représentation de la femme, il y a toute une poésie de I’'image qui
inscrit 1’écriture dans le registre épidictique de la poésie lyrique et la prose se veut une
apostrophe a la femme aimée, la femme-rose : La rose de son choix, Et ['amour fut possible,

Jusque dans ses bras...

L’écriture s’inscrit également dans la modernité poétique des surréalistes par la

célébration du corps féminin et de la beauté tout comme 1’association de I’amour et de la guerre.




En somme, ’¢loge, le blason, comme forme rhétorique antique du registre épidictique, est
réinvesti a travers des récits ou la femme est valorisée traduisant a la fois un idéal de pensee et

un idéal d’écriture.

Esthétique d’une forme littéraire breve

La lecture de I’ensemble des récits arréte le regard deés le premier plan comme dans la
lecture d’un tableau. Les yeux balayent les scénes pour découvrir les différents personnages
appartenant a divers milieux sociaux : Algériens et Francais, citadins et ruraux, bédouins, riches

et pauvres, hommes, femmes, vieux et enfants.

L’écriture multiplie les effets de réel donnant I’illusion d’approcher la réalité au plus
pres, les personnages, choisis pour le type qu’ils font I’objet de portraits fouillés. Les champs
lexicaux du corps, des couleurs, des formes et des matiéres et du caractere apportent des
précisions physiques et psychologiques et contribuent a cette fonction « mimétique » a laquelle
s’ajoute celle mathésique qui nous fait voir, dans la plupart des récits, le contexte d’une scéne
et nous informe, par exemple, sur les moeurs de la société bédouine : « ce que signifie

déclencher une nefia »,(p. 90).

Planter un décor, installer une atmosphére avec quelques objets significatifs, instant
prégnant, moment chargé de tension ou d’émotion avant que quelque chose n’arrive... bref,

tous les ¢léments constitutifs du genre se réunissent dans 1’ensemble des nouvelles.

Nouvelles écrites selon les modes spontanément disciplinés, une lecture qui nous
renvoie a I’histoire littéraire du genre nous renseigne sur une certaine culture de ’auteur, offrant
des textes richement allusifs convoquant les thémes propres a la nouvelle du XIXe siécle. C’est
une composition en variation sur divers themes encadrés par une philosophie comme, par
exemple, le theme de Iamour tribal avec un dynamisme narratif qui n’exclut pas I’épreuve
héroique.

Ce tissu de résonnances renforce la cohésion d’un récit dont 1’armature reste, malgré le
désordre apparent, un schéma narratif traditionnel :unicité de 1I’événement, temporalité unifiée,
durée concentrée, rapidité de 1’action, fixité des personnages, économie référentielle, effet de
suspense, caractérisation des personnages au service de I’émotion, constance psychologique,
titre accrocheur, vocabulaire hyperbolique exagérant I’importance des faits, tournures proches
de I’oral, narrateur s’effacant derriére la peinture saisissante de 1a scéne, themes renvoyant aux

histoires 1égendaires de 1’inconscient collectif, les personnages stéréotypés sont inspires des




figures mythiques et tragiques, polysémie et jeux de mots, jeu sur les noms propres, humour

noir, chute...

Précisément c’est cette esthétique de la surprise qui participe a 1’originalité¢ de
I’ensemble des récits : le principe de la surprise régit la composition et la dynamique de toutes

les nouvelles.

Mais 1a ou les choses se compliquent ¢’est quand la structure de la nouvelle passe d’un
niveau a un autre, d’une catégorie a une autre et d’un genre a un autre en jouant sur les multiples
registres littéraires que le narrateur manipule : nouvelle réaliste, poétique, introduction de
1’élément fantastique (A la fontaine des deux palmiers), allure d’une nouvelle policiére (Le

scorpion), voire un conte allégorique.

La thématique centrale expose le cas d’amour qui met a I’épreuve des codes plus proches
de la littérature courtoise mais transporté dans 1’univers bédouin ou 1’idéal chevaleresque, le
sens de ’honneur, et d’autres valeurs existent aussi mais différemment : Le porteur d’eau : le
mari trompé qui se présente pour le combat et se laisse vaincre par un pére dont le respect de
I’hospitalité lui cotite la mort de son fils. Lequel des deux a donné la plus grande preuve
d’héroisme ? Le pere choisit les régles de 1’hospitalité (trois jours) avant celles de ’honneur
pour poursuivre I’amant de sa bru et le punir. De cette structure mentale assez compliquée, il
en résulte un récit qui est loin de mettre un terme a la perplexité du lecteur a ’esprit duquel le
cas de conscience reste posé¢ en d’autres termes, déplacé en quelque sorte : le fils ne méritait
pas cette mort, il voulait juste sauver son honneur, le pére avait-il droit de faire justice lui-

méme ?

Il est évident que la nouvelle a partie liée avec la disposition mentale représentée par le
cas. Elle participe a cette attitude de questionnement, et montre une prédilection pour
I’insoluble. Elle ne propose pas une résolution a la question posée. La nouvelle, dans sa
structure, pese et mesure les motifs des actions selon les normes de la psychologie, elle
confronte les comportements avec les regles en vigueur dans une société bédouine. Or, dans
d’autres histoires, la nouvelle apporte, au contraire, une resolution narrative a la controverse

qu’elle propose : L’ange de minuit, la rose de son choix, Et [’amour fut possible.

Ainsi, ’ensemble des nouvelles ne dispose pas d’une figure permanente. C’est une
structure-cadre qui contient, certes, tous les récits, mais il s’agit d’un objet mutant qui change
constamment de figure mais qu’on reconnait toujours. La nouvelle est donc protéiforme. On ne

saurait lui attribuer une forme propre puisqu’elle change d’aspect sans cesse.




Ainsi ce qui ressort de cette lecture ¢’est que I’engagement affectif est nécessaire dans la lecture
de I’oeuvre qui fait naitre des sentiments et remue les idées, de telle sorte que le lecteur est
impliqué et tout en sachant qu’il est en train de lire, I’intensité de son identification au
personnage ne I’empéche pas de rester attentif a la forme du texte, aux techniques narratives et
sa poétique. La dernieére impression de cette lecture témoigne donc d’une forme littéraire qui

habille toute la pensée critique et la réflexion philosophique de son auteur.

Enfin, pour lire les textes de Mustapha Bekkouche, il faut les considérer comme ce qu’ils
sont : une ceuvre littéraire avec tout ce que cela implique d’impressions et d’émotions
personnelles mais aussi de réflexion fondée sur la culture, le sens de la vie, I’existence, I’amour,

la violence, la tolérance et la mort.

Comme le premier mot, le dernier mot de cette intervention sera laissé & Mustapha
Bekkouche. Je vous invite donc a savourer ce court et dernier texte du recueil, un conte
allégorique intitulé L ombre qui est en fait une allégorie de la mort dans une prose poétique ou

la beauté du texte est soutenue par une rhétorique des oraisons funéebres :

Mon ombre se détacha et je la vit tourbillonner a mes
pieds, dans méme quitter le sol, autour de mon corps
immobile, comme pour attirer mon attention. Elle s’enfuit
tout a coup et je fus tiré de ma stupeur sans prendre le
temps le réfléchir. Je me mis a courir aprés mon ombre. Je
courus si vite et si longtemps que je ne m’apergus pas qu’a
I’horizon le soleil avait disparu. Le crépuscule, ce premier
baiser de la nuit sur le front pale du désert en feu, était
tombé quand je rejoignis mon ombre, et quand je la crus
saisir, elle se confondit avec 1’ombre de la nuit.

Je m’arrétai, haletant, les yeux hagards et le cerveau en
¢ébullition, sans force et sans paroles, 1’esprit incapable de
la moindre idée. Je sentis se faire en moi un vide immense
qui s’étendit lentement a tout mon étre en m’accablant de
son silence. Je ne devins plus qu’un gouffre béant d’une
profondeur incommensurable et d’un calme effrayant.

Quand la lune apparut, éclairant de ses faibles rayons
I’abime sans fond ou mon ombre était sortie, je pleurais de
désespoir et pleurais tant et si bien dans mon effroyable
solitude que mon cceur en larmes se fendit. D’un royaume
sans limites tel un roi sans diademe, je désespérais de me
retrouver dans le gouffre de moi-méme, quand mon ombre
de nulle part jaillissant, se répandit sur la terre. Méfiante,
elle se tint a 1I’écart et s’immobilisa un instant.




- Et bien ! railla-t-elle avec ostentation, et bien ! grouille
u<n peu que je te contemple...Grouille derriére ton
ombre, car je suis bien ton ombre fatale, tu ne peux le nier.
Ne t’ai-je pas toujours suivi, ou précédé, comme une
esclave attaché a tes pas ? Je n’étais alors que ton ombre,
mais maintenant tu vas devenir mien.

Tu ne ramperas point comme je 1’ai toujours fait. C’était
dans ma nature que de ramper, mais la tienne est de rester
debout et c’est la ta punition. Debout tu resteras et
prestement tu vas trotter. Je ne permettrai méme pas de
t’attacher a mes pieds par les tiens qui m’ont si
dédaigneusement foulée jusqu’a ce jour. Derriére moi tu
vas marcher. Derriére moi comme un seul homme, et a six
metres exactement.

L’ombre fait demi-tour et s’¢branla comme un
gigantesque reptile dont j’épousai la forme exacte :
lachement je la suivis. Des myriades brillaient au
firmament ou mon étoile ne brillait plus, j’étais seul, et
seul avec mon ombre qui rampait devant moi a six metres
exactement. Le néant que rien ne peut franchir. La-bas, les
sables mouvants a personne n’offraient leurs mirages. Je
savais que la-bas se trouvaient mon nom et mon rang et
mes titres et mes diplomes. Combien, en allant m’y
enfoncer de plain-pied, je voulais avancer pied dessus,
pied dessous avec mon ombre ! Combien, vidé de tout ce
qui était moi-méme mon ombre, je regrettais de n’avoir
pas eu la force d’interrompre volontairement ce voyage
absurde a travers un désert inhumain a la clarté blafarde
d’une lune agonisante.

L’oasis venait a ma rencontre sans que mon ombre en fit
obstacle ; elle s’approchait, et moi, a quelques pas de mon
ombre, cette ombre gigantesque, si proche et si lointaine,
moi qui n’était plus que ’ombre de mon ombre, j’allais
vers 1’0asis des mirages deverser mes illusions et enterrer
mes réves...pp. 189-190.

Meriem BOUGHACHICHE. « Message d’outre-tombe et autres nouvelles : écrin d’une
allégorie, rhétorique d’une ceuvre posthume de Mustapha BEKKOUCHE », Les Cahiers du
SLADD N°11 Septembre 2021.




Références

-ARON.P et VIALA. A, (2005), Sociologie de la littérature, PUF, Coll. « Quadrige », Paris.
-BEKKOUCHE.M, (2004), Message d’outre-tombe et autres nouvelles, ANEP, Alger.
-DUCHET.C, (1979), Sociocritique, Nathan, Paris.

-DUPIEZ. B, (1984), Gradus. Les procédés littéraire, UGE, « 10 /18 », Paris.

-FONTAINE. D, (1993), La Poétique, Nathan, Paris.

-GROJNOWSKI, D. (1993), Lire la nouvelle, Dunod, Paris.

-HOEK. L-H, (1981), La marque du titre : dispositif sémiotique d’une pratique textuelle,
Mouton, Paris.

-RULLIER-THEURET. F, (2006), Les genres narratifs, Ellipses, Paris.




3-L’anthropologie structurale

Dans les années 1960-1970 I’on assiste a 1’émergence de beaucoup de convergences
de travaux de la critique théorique appelée « structuralisme » se référant a la pensée de

I’anthropologue Claude-Lévi-Strauss.

Michel Riffaterre revendique cette filiation dans son ouvrage Essai de linguistique
structurale mettant en relief les présupposes de cette théorie qui s’impose dans la critique

grace a la linguistique.

En effet, ¢’est par le croisement de la stylistique comme linguistique de 1’expressivité
et des acquis esthétiques de 1’école formaliste russe que les fondements d’une recherche allant
dans le sens d’une poétique se sont imposées : un mélange d’esthétique formaliste et d une
méthodologie linguistique pour I’étude du style et dont la portée est expliquée dans ce passage

schématisant la genese de cette théorie :

Premiere étape, philosophique, Kant fournit une définition de I’esthétique comme

relation formelle du sujet a 1’objet de sa contemplation.

Dans son sillage, Jacobson et a sa suite ceux qu’avec Todorov, les formalistes russes,
ont définis la fonction esthétique du langage par un fonctionnement particulier du message
verbal (du processus de communication), la fonction poétique, rapidement assimilée a la
littérarité. Ils ont surtout théorisé cette fonction en opposition a toutes les autres fonction du

langage, et en relation avec la métaphore de 1’opacité.

Les poétiques formalistes ont décrit les fonctions du langage en recourant a une
opposition métaphorique, celle de la transparence et de I’intransitivité : aux cing fonctions
centrées sur la communication et postulant la transparence du message, s’oppose la fonction
poetique centrée sur persistance du message par-dela son contenu, sur son intransitivité.

L’opacité participe donc plus généralement de 1’idéologie autotéliste du texte littéraire.

C’est a partir de ce moment-la (moment spéculatif et non pas historique)
qu’interviennent les linguistes : en théoriciens du comportement du langage comme signe, ils
ont opéré une identification de I’opacité sémiotique a 1’épaisseur du « matériau », autrement
dit a la possession du style. C’est précisément ce que Michel Riffaterre expose dans son

ouvrage : une définition linguistique du style en référence a I’autoréferntialité. 3

3 Textes choisis et présentés par Christine Noaille Clauzade. Le style. Paris Flammarion, 2004, pp 182-183.




Ces mémes principes, présupposés théoriques et fondements on les retrouve dans les
travaux de Claude Leévi-Strauss dans sa demarche anthropologique.

L’approche anthropologique de Claude Lévi-Stauss dans I’analyse structurale du
mythed’Edipe est un exemple édifiant de la lecture anthropologique de 1’ceuvre littéraire
quant a I’analyse des mythes et de ce qu’ils véhiculent comme sens profond de la pensée

humaine.

Si I’on admet que les mythes sont des représentations collectives imagees et bien
ancrées dans 1’univers mental des sociétés, 1’on est certain alors que le mythe, ce récit
fondateur, énonce dans un langage imagé les structures mentales d'un peuple par rapport a
ses dieux, a la question de l'origine de certains faits troublants dans le monde : la vie et la
mort, et aussi quant aux rapports de I'nomme au sacré. Qu'il soit cosmogonique (expliquant
la création et la structure du monde (genése biblique) ou bien étiologique et de fondation
(justifiant un ordre de chose en le projetant dans le passé : origine de la mort, installation
d'une dynastie, inégalité des couches sociales, fondation d'une cité...), le mythe se présente
comme situé au début de I'histoire ou d'une histoire dont il justifierait les traditions. Il
revét lui-méme un caractére sérieux et sacré en ce qu'il renvoie a quelque chose qui dépasse
I’étre humain. Il transforme en un acte précis, initial et limité dans le temps une réalité
physique ou morale permanente en I’associant a son institution surnaturelle pour faire

rapproche la destinée immédiate de chaque homme a un passé trés lointain voire primitif.

L'histoire du récit se vit comme intégrée dans I'ordre du mythe qui transpose la réalité
sur le planmétaphysique. De par sa forme de révélation agissant sur la croyance ferme, le
mythe est est parole dotée d’une grande puissance expliquant l'ordre existant, méme si de

facon ésotérique expliquant les bases de comportements moraux et rituels.

Le mythe est partout dans toutes les références. Repris par fragments lors des fétes,
lors présent pendant les initiations, le mythe se transmet de génération en génération et circule
en se changeant parfois, se degenérant d’autres fois en fable ou en légende. Mais dans tous
les cas il s'agit bien d'une charte pragmatique méme si elle est morcelée, allusive, dispersée

en divers récits. Une charte justificatrice et normalisatrice de 1’esprit humain.

Claude Lévi-Strauss concoit le mythe comme un systeme de classification qui
désigne, en filigrane, l'inconscient d'un peuple énongant, par des symboles, le sens de

questions primordiales.

e




Comment s'est constituée une société ? Quel sens revét telle institution ? Pourquoi tel
interdit ?A quoi correspond telle prérogative dans une hiérarchie ? D'oli le pouvoir tient-il sa
Iégitimité ? D'ou venons-nous ? Que sommes-nous ? Ou allons-nous ? Et autant

d’interrogations que I’homme se pose et ne cessera de se poser.

A priori, pour approcher ces problématiques, plusieurs disciplines en sciences
humaines s’intéressent a 1’étude des mythes dont 1’anthropologie comme 1’analyse
structurale. Lorsqu'il propose dans ses Mythologiques une analyse structurale de plusieurs
centaines de mythes, Claude Lévi-Strauss les voit moins comme reflets de cultures et de

relations sociales que comme des modes de pensée.

Etant donné que la pensée mythique s'attache & trouver des solutions imaginaires a
des contradictions réelles et insolubles, et que, pour ce faire, les mythes transmettent le méme
message a l'aide de plusieurs codes (culinaire, acoustique, cosmologique...), qu'ils se
diversifient généralement en variantes jusqu'a épuisement des possibilités logiques de
médiation des oppositions, il est possible de lire, au-dela des images, les concepts et les

oppositions.

Ainsi, considéré comme un métalangage, le mythe est découpé en unités constitutives
d'événements successifs ou mythémes qui sont eux-mémes empiriquement classés pour
mettreen évidence des « paquets de relations » et pour rechercher les oppositions pertinentes

constitutives de la structure du mythe.

Ensuite, il s’agit d'étudier les variantes et les mythes similaires dans d'autres cultures,
leprincipe étant que les mythes sont a eux seuls intelligibles, qu'ils s'éclairent et s'expliquent
les uns les autres, leur sens étant fonction de la position qu'ils occupent par rapport a d'autres
mythes. On étudiera les phénomenes de redondance (répétition des mémes séquences), la
structure feuilletée du mythe (ensemble des versions pouvant se superposer), la constitution
desgroupes de transformation (écarts différentiels, inversion), la loi (relation canonique) des

groupes de transformation.

Du mythe d'Edipe se dégage comme idée essentielle I'opposition entre l'origine
chtonienne de I'homme (série nature) et son origine familiale (série culture), les deux
élémentsétant traités sous leurs pdles positif et négatif : I'hnomme a les infirmités qu'on a sur la
terre, maispeut aussi s'affronter a des puissances surhumaines ; la parenté est a la fois
distendue par le meurtre du pére et trop étroite dans l'inceste. Le motif de I’inceste a été 1’ objet

d’étude dans lalecture de Freud dont on a signalé des limites. En effet, la lecture de Freud se

]




cantonne tout d'abord a une seule version de I'histoire (celle de Sophocle), ignorant qu'un
mythe se définit justement par le réseau de ses variantes. Elle s'impose ensuite comme le

fondement méme du mythe dont elle croit résoudre la vérité profonde.

Des historiens comme Jean-Pierre Vernant et Pierre Vidal-Naquet récusent
I'interprétation freudienne en objectant que le héros du mythe grecn'a pas le moindre complexe
d'Edipe. En se défendant contre un inconnu qui 1'a frappé le premier, il tue un pére envers
lequel il n'a aucune animosité. En épousant sa mere pour accéderau trone, il conclut, sur la
suggestion de Créon, une union qu'il n'a nullement convoitée. Le mythe d'Edipe est ainsi
placé au cceur d'une polémique entre exégeétes dont il est intéressant de confronter les
interprétations. L'anthropologue Claude Lévi-Strauss a fait remarquer quel'analyse de Freud
n'est au fond qu'une interprétation supplémentaire, voire une version du mythe, qui n'a de

particulier que sa date d'apparition tardive.

Le mythe d'Edipe selon Lévi-Strauss est ainsi approché : la premiére tache que
s’efforcede faire 1I’anthropologue est de réunir toutes les versions de I'histoire d'(Edipe en
rassemblant tous les évenements permettant, au fil des générations d'une méme lignée, de
dégager la structure du mythe. Plusieurs composantes du récit interviennent ici, notamment
celui de la fondation de Thébes (en amont de la 1égende d'Edipe) et celui du massacre
d'Etéocle et Polynice (en aval de la tragédie de Sophocle). Pour saisir la démarche de
I’anthropologue, il faut suivre I’évolution de I’histoire selon différentes génération et en

partant de plusieurs versions de I’histoire d’(Edipe.

Pour le modele structural, une fois tous les éléments du mythe recensés, Claude Lévi-
Strauss propose de classer chacun d'eux en les répartissant dans différentes colonnes, de

maniere a faire apparaitre un classement que dissimule lI'ordre linéaire du récit.

Cadmos cherche sa sceur Europe, ravie par Zeus Cadmos tue le dragon Les Spartoi
s'exterminent mutuellement Labdacos (pére de Laios) = « boiteux » (?) Laios (pére d'Edipe)
= « gauchey (?)Edipe tue son pere Laios (Edipe immole le Sphinx (Edipe = «pied enflé» (?)
Edipe épouse Jocaste, sa mére Etéocle tue son frére Polynice. Antigone enterre Polynice, son
frére, violant l'interdiction (Cadmos cherche sa sceur Europe, ravie par Zeus. (Edipe épouse
Jocaste, sa mere. Antigone enterre Polynice, son frére, violant l'interdiction. Les Spartoi
s'exterminent mutuellement. (Edipe tue son pére Laios. Etéocle tue son frére Polynice.
Cadmostue le dragon. (Edipe immole le Sphinx. Labdacos pére de Laios (p) = « boiteux » (?)

Laios (péred'Edipe) = « gauche » (?) Edipe, « pied enflé » (?)).




La répartition, telle qu'elle apparait dans I'Anthropologie structurale suscite un
commentaire. Si I’on examine les colonnes de gauche a droite, on pourra constater les
ressemblances unissant les éléments d'un méme ensemble : la colonne de gauche rassemble
desrapports familiaux exagérés, des liens entre des proches plus intimes que ne I'admettent

les regles sociales.

Contrairement a la premiere, la seconde présentera des liens de parenté dégradés.
Quanta la troisieme elle insiste sur la destruction des monstres : le dragon qu'il faut tuer pour
que leshommes naissent de la terre : le sphinx qui menace l'existence de ses victimes. La
derniére colonne révele que les noms de certains héros du cycle ont pour trait commun la

difficulté a marcher, a avancer sans dévier.

A ce propos, un regard sur les mythologies américaines permet & Claude Lévi-Strauss
de montrer le rapport que la conscience primitive établit entre I'autochtonie - (le surgissement
spontané d'un homme hors du sol) et la claudication : il est fréquent que les hommes, nés de
laterre, soient représentés, au moment de I’émergence comme encore incapables de marcher,

oumarchant avec gaucherie.

A ce niveau apparait une analogie. Les deux premiéres colonnes l'inceste au meurtre,
lasurestimation a la sous-estimation des liens familiaux deux suivantes nient ou affirment
l'autochtonie de I'hnomme. Le mythe d'Edipe traduit ainsi aux yeux de I'ethnologue la
difficulté,pour une société qui affirme I'autochtonie de ses habitants, a admettre que I'hnomme

nait d’une union sexuelle.

Si I'on entre dans cette logique, I'interprétation freudienne qu'une variation de plus,
surune structure dont on a dégagé la permanent probleme de fond reste de comprendre «
comment un peut naitre de deux comment il se fait que nous ayons, en plus d'un pére ou d'une
meére, un autre géniteur avec lequel il n'est pas si facile de composer.

La lecture proposée par Lévi-Strauss a un double intérét. Elle dégage une loi
structurellequi évite de choisir arbitrairement entre les versions d'un mythe, laquelle est la
meilleure. Lévi-Strauss les prend toutes en compte. En outre, il explique pourquoi les mythes
sont si souvent construits de maniére répétitive car la fonction de la répétition est de faire
apparaitre la structuredu mythe qui en est en méme temps la clef. A ce titre, la pensée
mythique ne parait pas moins rigoureuse que la pensée positive : sous cette forme quelque
peu hasardeuse du récit se dégageune résolution de la contradiction qui n'est ni simpliste ni

hative. Ainsi s'explique que différentes civilisations aient pu élaborer un méme mythe,

o




témoignage irréfutable de la nécessité du modéle proposé.




Conclusion

La critique comme réflexion, jugement, appréhension ou appréciation de I’ceuvre est
ainsi une pensee qui évolue au gré des siecles et des époques : de la rhétorique, de I’éloquence
ancienne, de la stylistique, de la critique historique et I’herméneutique jusqu’aux nouvelles
perspectives anthropologiques de 1’ceuvre en passant par celles d’inspiration
psychanalytique, sociologique, thématique et bien d’autre encore.

A I’aube du XXe, siécle la critique se confronte a un dilemme qui semble 1’enfermer
dans un cercle de considérations d’ordre divers. Etant prise entre «la superstition de
I’impartialité » (I’'universalité abstraite de la critique normative, le scientisme de 1’histoire
littéraire) et les caprices de la subjectivité, elle ne cesse, depuis, d’échapper ni al’une ni al’autre
des sciences : sciences humaines ou sciences exactes.

Avec la psychanalyse (partant des travaux de Freud), elle se penche sur les
profondeursde la psyché humaine dans les ceuvres littéraires expliquant I’inconscient du texte
ou l’on assiste a une profusion de tendances critiques d’ordre psychologique : de la
psychocritique a la résilience dans I’écriture.

Avec Lucien Goldmann, la critique emprunte le sens de la sociologie. Le
«structuralisme génétique » veut « retrouver, dans [ ‘univers imaginaire exprimé dans [ ‘ceuvre,
les structures dela vision du monde d 'un groupe social augquel [’écrivain est lié d 'une certaine
facon et & qui illes a empruntées ».%

Avec le structuralisme, la critique veut étre une science de la littérature et non
une «Science des contenus », autrement-dit « une science des conditions du contenu, c’est-a-
dire des formes » a travers une « linguistique du discours », « conforme a la nature verbale
de son objet » comme le précise Roland Barthes. Mais parfois elle va dans le sens d’une «
critique partiale, passionnée, politique » :Jean-Paul Sartre affirme que la critique « engage
I’homme entier ». %8

Les années soixante marquent ainsi les affrontements entre partisans de 1’ancienne
critique et partisans de la « nouvelle critique ». Si Etiemble considére la nouvelle critique

comme une secte de théologiens « qui s’anathématisent pour se réconcilier sur le dos de

37 Jacques Leenhardt. « Psychocritique et sociologie de la littérature », dans Les chemins actuels de la
critique, UGE, 1968, Coll. « 10/18 », n° 389, p. 375.
38 Jean-Paul Sartre. Qu ‘est-ce que la littérature ? Situation Il. Paris : Gallimard, 1948, p. 310.



https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8

I’homme libre » *° ; Roland Barthes, dans Critique et vérité, propose de séparer la « science
dela littérature » de la « critique littéraire », la premiere étant un « discours général dont
[’objet est, non pas tel sens, mais la pluralité méme des sens de [’euvre », la seconde «
cet autre discours qui assume ouvertement, a ses risques, [’intention de donner un sens
particulier & I’ceuvre. » 0

Il n’en demeure pas moins que le débat sur la critique littéraire est loin d’étre clos de
nos jours et que les théories interprétatives, hormis les limites et les dépassements,
s’enrichissent perpétuellement en ouvrant des pistes de réflexions et offrant des clés

d’interprétation possible.

39 Etiemble. Essais de littérature (vraiment) générale. Paris : Gallimard, 1974, « Sur la critique littéraire »,
pp.243-244.

40 R, Barthes, op. cit.p. 56.



https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no12

Ouvrages de réference

-BALLY, Charles. « Traité de stylistique frangaise, sa définition, ses buts, ses méthodes » in

Revue de I’enseignement supérieur, n°1, janvier-mars, 1957.

-BARTHES, Roland. Le plaisir du texte. Paris : Le Seuil, 1973. Roland Barthes. « Théorie
du texte ». Article paru dans Encyclopédie Universalis, 1973. -BARTHES, Roland. Critique

et vérité. Paris : Seuil, 1966.

BAUDELAIRE, Charles. Le Salon de 1846, second volume des Salons, « A quoi bon la
critique ? ».
-BENVENISTE, Emile. Problemes de linguistique générale. Tome I. Paris : Gallimard, 1966.

BERGEZ, Daniel et autres. Ouvrage collectif : Méthodes critiques pour I’analyse littéraire.
Paris : Nathan, 2002.

-BOURDIEU, Pierre. Les regles de [ 'art. Genése et structure du champ littéraire. Paris : Seuil,
1992,

CABANES J-L., LARROUX, G. Critique et theorie littéraire (1800-2000), Paris : Belin, Coll
« Lettres Sup », 2005

-CAZIER, Pierre. Mythe et création. Presses Universitaires de Lille, 1997.

- CLANCIER, Anne. Psychanalyse et critique littéraire. Paris : Privat, 1973

- COMPAGNON, Antoine. La Critique Littéraire. Article de I'Encyclopaedia Universalis. . La

Troisieme République des Lettres : De Flaubert a Proust. Paris : Seuil, 1983, Partie I, « Gustave

Lanson, L'homme et I'ceuvre », pp. 19-212.

- CYRULNIK, Boris. Thérapie de Dieu. Paris : Odile Jacob, 2017.
-CYRULNIK, Boris. La nuit, j écrirai des soleils. Paris : Odile Jacob, 2019.
- DERRIDA, Jacques. Marges. Paris, Minuit, 1972.

-DOUBROVSKY, Serge. « Autoportrait/ Verité/ Psychanalyse » in L’Esprit créateur,
n°XXx3,1980.

-DOUBROVSKY, Serge. Pourquoi la nouvelle critique. Paris : Mercure de France, 1970.
-DUCHET, Claude. « Introductions. Positions et perspectives » dans Claude Duchet, Bernard

-DUCHET, Claude. «Pour une sociocritigue ou variations sur un incipit »
dans Littérature, n° I, 1971, pp. 5-14.

e



https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8
https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8
https://www.cairn.info/la-critique-litteraire--9782130523260-page-6.htm#no8

-ETIEMBLE, René. Essais de littérature (vraiment) générale. Paris : Gallimard, 1974, « Sur
lacritique littéraire», pp. 243-244.

- FOUCAULT, Michel. Dits et écrits I11. (Texte de 1977 pour la revue Ornicar), p. 299-300.

-FROMILHAGE, Catherine, SANCIER-CHATEAU, Anne. Introduction a [’analyse
stylistique. Paris : Nathan, 2002.

-GENETTE, Gérard. Figures. Paris : Le Seuil, 1966. Figures II. Paris : Le Seuil, 1969. Figures
I11. Paris : Le Seuil, 1972.

-GENETTE, Gérard. Palimpsestes : La littérature au second degré. Paris: Seuil. Coll. «
Points », 1982.

- HEGEL, G. W. F. La Phénoménologie de /’Esprit. Traduit par Jean Hippolyte. Paris :
Aubier- Montaigne, 1975.

-JENNY, Laurent. « La stratégie de la forme » in Poétique 8, 1976, pp. 262-263.
-JOUVE, Vincent. La poétique du roman. Paris : Armand Colin, 2001.

-KILANI, Mondher. Introduction a /’anthropologie. Suisse : Payot Lausanne, 1989.

-KRISTEVA, Julia. « Le mot, le dialogue, le roman », Sémiotike, Recherches pour une
sémanalyse. Paris : Seuil, 1969, p. 144-145.

-LEENHARDT, Jacques. « Psychocritique et sociologie de la littérature », dans Les chemins
actuels de la critique, UGE, 1968, Coll. « 10/18 », n° 389, p. 375.

-LEVI-STRAUSS, Claude. Anthropologie structurale. Paris : Plon, 1958.
-LEVINAS, Emmanuel. Difficile liberté. Paris : Livre de poche, 1963.

-MAURON, Charles. Des métaphores obsédantes au mythe personnel. Paris : José Corti, 1983
-MEROGOT et VAN TESLAAR, (dir.). Socio critique. Paris : Nathan, 1979.

-NAJJAR, Alexandre. L’Astronome. Paris: Grasset, 1997. Athina. Paris: Grasset, 2000.
Phenicia. Paris : Plon, 2008. Berlin 36. Paris : Plon, 2009. Harry et Franz. Paris : Plon, 2018.

-NOILLE-CLAUZADE, Christine. Le style. Paris : GF Flammarion, 2004.
-RABAU, Sophie. L intertextualité. Paris : GF Flammarion, Coll « Lettres », 2020.

-RIFATERRE, Michel. La production du texte. Paris : Le Seuil, 1979. Essai de linguistique
structurale, 1974.

-RIVIERE, Claude. Introduction a /’anthropologie. Paris : Hachette, 1999.
-SAMOYOLT, Typhaine. L'intertextualité, mémoire de la littérature. Paris, Nathan, 2001.
-SARTRE, Jean-Paul. Qu est-ce que la littérature ? Situation Il. Paris : Gallimard, 1948.

o




-SAID, Edward W. L’Orientalisme. L’Orient crée par [’Occident. Paris . Seuil, Coll. « La
Couleur des Idées », 2006.

-SEGALEN, Victor. Essai sur [’exotisme. Une esthétique du divers. Paris : Fata Morgana, Coll
« Explorations », 1982.

-SOLLERS, Philipe. Théorie d’ensemble. Paris : Seuil, 1971.

-SILVESTRA, Mariniello. « L’intermédialité : un concept polymorphe ». Dans Intermedia.
Etudes en intermédialité, Célia Vieira and Rio Novo (ed.). 11-29. Paris : L’Harmattan, 2010.

-THUMERL, Fabrice. La Critique littéraire. Paris : Armand Colin, Coll « Cursus », 2000.

- THIBAUDET, Albert. Réflexions sur la critique littéraire. Paris : Gallimard, 1939, pp. 125-
136.

— THIBAUDET, Albert. Physiologie de la critique. Paris : Librairie Nizet, s.d., (1930).

Travaux universitaires

-BARTHELEMY, Guy. Le voyage en Orient et [’écriture de [’Orient-Nerval et les figures de
’altérité. These de Doctorat, Paris 111, 1994.

-BOUGHACHICHE, Meriem. Figures mythiques de |’Egypte pharaonique et orientale dans
des récits francais et francophones : fantasmes et réalités. Thése de Doctorat en Littérature,
codirigée par les professeurs Zoubida BELAGHOEUG et Robert HORVILLE a I’Université
Constantine I, 2014.

-BOUGHACHICHE, Meriem. «Stratégies scripturales dans la pratique intertextuelle
d’Amine Zaoui » in Revue des Sciences humaines, n°49, juin 2018, Vol B, pp 193-205.
BOUGHACHICHE, Meriem. « Message d’outre-tombe et autres nouvelles : écrin d’une
allégorie, rhétorique d’une ceuvre posthume de Mustapha BEKKOUCHE » in Revue Les
Cahiers du SLADD N°11 septembre 2021.

Bibliographie électronique

-COLLOT, Michel. Ecole normale supérieure, rue d'Ulm. Communication d'un numéro
thématique : Variations sur le théme. Pour une thématique, 1988, pp. 79-91.
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018 1988 num_47 1 1707

-POPOVIC, Pierre. «La sociocritique. Définition, histoire, concepts, voies

=y



https://www.persee.fr/issue/comm_0588-8018_1988_num_47_1
https://www.persee.fr/doc/comm_0588-8018_1988_num_47_1_1707

d’avenir», Pratiques [En ligne], 151-152 | 2011, mis en ligne le 13 juin 2014, consulté le 01
décembre2020.URL:http://journals.openedition.org/pratiques/1762;DOI-

https://doi.org/10.4000/pratiques.1762https://journals.openedition.org/pratiques/1762

-MONTANDON, Alain. « Sociopoétique », Sociopoétique [En ligne], Mythes, contes et
sociopoétique, mis en ligne le 13/10/2016, URL : http://sociopoetiques.univ-

bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetigue/sociopoetiques/sociopoetique

]



http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique
http://sociopoetiques.univ-bpclermont.fr/mythes-contes-et-sociopoetique/sociopoetiques/sociopoetique




	Introduction
	1-La psychanalyse
	2-La psychocritique
	3- Quelques éléments d’analyse dans la lecture d’inspiration psychanalytique
	Chapitre II La critique thématique
	1-Origines et postulat
	Chapitre III La critique d’inspiration sociologique
	1-Sociologie de la littérature
	2-La sociocritique
	Chapitre VI La critique textuelle
	1-Une approche textuelle
	2-L’intertextualité

	Chapitre VI Herméneutique et anthropologie de l’œuvre
	3-L’anthropologie structurale
	Conclusion
	Travaux universitaires
	Bibliographie électronique


